

آشانہ و طلبی اور خواص دعوام بے یے کیاں افادت کا حامل ایک عملی شاہکار

... ارتہ اسال بعد یہ جلی با منتظر گا یہ

# بُشَّانُ الْعَارِيْفِينَ

(اردو)

تحنیق الطیف

عالم عامل شیخ کامل، فقیر ابی المیث سعید قندی تحقیق (۱۹۷۵ء)

ترجمہ و تحقیق

مولانا محمد افروز قادری جرجیا کوٹ

دکن پوشوری کیپہ نڈون ساڑھہ غریبہ

کاشم

طبعہ طالبات فیضیت بالا احمد آباد شریعت العلوم گھوسنی مٹو

---

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

دین اسلام کے اعتدال و توازن (Balance) کی سچی ترجمانی کرنے والی  
اور عوام و خواص ہر ایک کے لیے یکساں إفادة یت کی حامل ایک لا جواب کتاب

(1000) ہزار سال کے بعد بھی بار اُفق اشاعت پر ضیابار

# لبستان العارفین

{ اردو }

تصنیف لطیف

عالم عامل، استاذ کامل، محدث و متصوف، فقیہ النفس  
شیخ ابواللیث نصر بن محمد بن ابراہیم سرقندی (۴۵۷ھ)

:- ترجمہ و تحقیق :-

محمد افروز قادری چریا کوئٹہ  
دلاص یونیورسٹی، کیپ ناؤن، ساؤ تھا افریقیہ

بَأَبِي أَنْتَ وَأَمِّي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ الْأَمِّيُّ

## تفصیلات

کتاب : بستان العارفین للسمرقندی

موضوع : اسلام کے معتقدانہ نظام کا رواج اور تصور یہ روآسانی کا فروغ

تألیف : امام الہدیؑ فقیہ ابواللیث سرقندی حنفی علیہ الرحمہ (م ۳۷۵ھ)

ترجمہ : ابو فتح محمد افروز قادری چریکوٹی.....

پروفیسر: دلاص یونیورسٹی، کیپ ٹاؤن، ساؤ تھ افریقہ

پرنسپل: جامعۃ المصطفیٰ، کیپ ٹاؤن، ساؤ تھ افریقہ

[afrozqadri@gmail.com](mailto:afrozqadri@gmail.com)

تصویب : علامہ محمد عبدالمسین نعمانی قادری - مدظلہ النورانی -

تحریک : رفیق گرامی قدر محمد ثاقب رضا قادری - زیدت معالیہ -

صفحات : پانچ سو بارہ (۵۱۲)

اشاعت : ۱۴۳۶ھ - ۲۰۱۵ء

تقطیم کار :

۰ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ



## فہرست موضوعات

|    |                                         |
|----|-----------------------------------------|
| 13 | کلماتِ ناشر                             |
| 14 | فقیہ ابواللیث سمرقندی علیہ الرحمہ       |
| 18 | کچھ اس کتاب کے بارے میں                 |
| 23 | خطبہ آغازِ کتاب                         |
| 24 | باب نمبر 1 : طلب علم کی فضیلت           |
| 30 | باب نمبر 2 : علم لکھ کر محفوظ کیا جائے  |
| 35 | باب نمبر 3 : فتویٰ کے بیان میں          |
| 39 | باب نمبر 4 : فتویٰ کون دے؟              |
| 42 | باب نمبر 5 : اختلاف کا اسلامی تصور      |
| 45 | باب نمبر 6 : حدیث کی روایت بالمعنی      |
| 47 | باب نمبر 7 : حدیث کی روایت اور اجازت    |
| 49 | باب نمبر 8 : علم کن سے سیکھے؟           |
| 51 | باب نمبر 9 : مجلسِ وعظ منعقد کرنا کیسا؟ |

|     |                                                      |
|-----|------------------------------------------------------|
| 55  | باب نمبر 10 : واعظ و خطیب کیسا ہو؟                   |
| 58  | باب نمبر 11 : سامعین کیسے ہوں؟                       |
| 60  | باب نمبر 12 : طلب علم کی ترغیب، اور فقہ کی           |
| 64  | باب نمبر 13 : علم مناظرہ کا بیان                     |
| 67  | باب نمبر 14 : علم کیسے سیکھا جائے؟                   |
| 74  | باب نمبر 15 : عہدہ تقاضوں کرے یا نہ کرے              |
| 77  | باب نمبر 16 : قاضی کیسا ہو؟                          |
| 79  | باب نمبر 17 : قرآن سیکھنے اور سکھانے کی فضیلت        |
| 85  | قرآن پر نقطے اور اعراب لگانے کا مسئلہ                |
| 86  | باب نمبر 18 : سبع مثالی کی تفسیر                     |
| 88  | باب نمبر 19 : مکہ و مدینہ میں کتنا کتنا قرآن اُترتا؟ |
| 89  | باب نمبر 20 : سورہ براءت کی تحقیق                    |
| 90  | باب نمبر 21 : صاحب قرآن کی قراءت قرآن                |
| 92  | باب نمبر 22 : قصیدہ خوانی کا بیان                    |
| 96  | باب نمبر 23 : کیا سر کار <del>کار</del> نے شعر کہے؟  |
| 99  | باب نمبر 24 : خواب کی تعبیر کا بیان                  |
| 101 | باب نمبر 25 : سچے خواب اور اچھی تعبیروں کا بیان      |

---

|     |                                                 |
|-----|-------------------------------------------------|
| 106 | باب نمبر 26 : تعویذ و دوا کا بیان               |
| 111 | باب نمبر 27 : دوا آمیز غذاوں کا بیان            |
| 114 | باب نمبر 28 : عربی زبان کی دیگر زبانوں پر فضیلت |
| 118 | باب نمبر 29 : قرآن کا سات حرفوں پر نزول         |
| 121 | باب نمبر 30 : تفسیر قرآن کی بحث                 |
| 125 | باب نمبر 31 : حسن معاشرت اور معرفت حقوق         |
| 127 | باب نمبر 32 : دوستوں کی ملاقات                  |
| 131 | باب نمبر 33 : سلام کرنے کا بیان                 |
| 135 | باب نمبر 34 : بچوں کو سلام کرنا کیسا؟           |
| 136 | باب نمبر 35 : ذمی کافروں پر سلام کا حکم         |
| 139 | باب نمبر 36 : گھر میں داخل ہوتے وقت سلام        |
| 140 | باب نمبر 37 : لباس کیسا ہونا چاہیے؟             |
| 143 | باب نمبر 38 : جمال و نظافت کا بیان              |
| 147 | باب نمبر 39 : کیا پہنے اور کیا نہ پہنے؟         |
| 149 | باب نمبر 40 : ریشمی فرش کا بیان                 |
| 151 | باب نمبر 41 : دبیا اور ریشمی فرش کا بیان        |
| 152 | باب نمبر 42 : سرخ کپڑا اپننا کیسا؟              |

---

|     |                                       |
|-----|---------------------------------------|
| 154 | باب نمبر 43 : درندوں کے چڑے کا بیان   |
| 155 | باب نمبر 44 : گوشت کھانے کا بیان      |
| 158 | باب نمبر 45 : فالودہ کھانا کیسا؟      |
| 160 | باب نمبر 46 : قائم قسم کے کھانے       |
| 163 | باب نمبر 47 : لہسن کھانا کیسا؟        |
| 165 | باب نمبر 48 : مر وقت کیا چجز ہے؟      |
| 170 | باب نمبر 49 : عقل و دلش کی بابت اقوال |
| 173 | باب نمبر 50 : آداب کی اہمیت           |
| 174 | باب نمبر 51 : وضو و نماز کے آداب      |
| 174 | آداب استجابة                          |
| 177 | آداب وضو                              |
| 180 | آداب نماز                             |
| 182 | باب نمبر 52 : سونے کے آداب            |
| 184 | باب نمبر 53 : کھانے کے آداب           |
| 193 | باب نمبر 54 : دعوت قبول کرنے کا بیان  |
| 196 | باب نمبر 55 : میہمانی کے آداب         |
| 201 | باب نمبر 56 : خلال کرنے کا بیان       |

|     |                                                     |
|-----|-----------------------------------------------------|
| 202 | باب نمبر 57 : پانی پینے کا بیان                     |
| 204 | باب نمبر 58 : دائیں کو بائیں پر فضیلت               |
| 207 | باب نمبر 59 : گھر سے نکلنے اور دوست کی سنگت کا بیان |
| 210 | باب نمبر 60 : خرید و فروخت کا بیان                  |
| 214 | باب نمبر 61 : حکام کی اطاعت کا بیان                 |
| 218 | باب نمبر 62 : حاکموں سے تحفہ یا وظیفہ لینا کیسا؟    |
| 221 | باب نمبر 63 : دوسروں کے گھر میں جھانکنے کی ممانعت   |
| 223 | باب نمبر 64 : تہمت کی جگہ سے بچنے کا بیان           |
| 225 | باب نمبر 65 : ہر کام میں زری برتنی چاہیے            |
| 229 | باب نمبر 66 : عصار کھنے کی فضیلت                    |
| 230 | باب نمبر 67 : مؤمن کو دنیا کم ملتی ہے               |
| 232 | باب نمبر 68 : قیامت کی نشانیاں                      |
| 236 | باب نمبر 69 : سلیقہ گفتگو                           |
| 239 | باب نمبر 70 : تصاویر کی ممانعت                      |
| 240 | باب نمبر 71 : بدکار عورت سے نکاح کا مسئلہ           |
| 243 | باب نمبر 72 : افضل کون؟ فقیر یا غنی                 |
| 249 | باب نمبر 73 : قرض لینے کی فضیلت                     |

|     |                                                 |
|-----|-------------------------------------------------|
| 252 | باب نمبر 74 : عزل کا بیان                       |
| 253 | باب نمبر 75 : رونا میت کے لیے باعثِ مصیبت       |
| 255 | باب نمبر 76 : مردے پر رونا کیسا؟                |
| 258 | باب نمبر 77 : اصحابِ فضل و شرف کی تقطیم کا بیان |
| 261 | باب نمبر 78 : غیرت کا بیان                      |
| 264 | باب نمبر 79 : جود و سخا کا بیان                 |
| 267 | باب نمبر 80 : سفارش کا بیان                     |
| 270 | باب نمبر 81: قصد آتکل کرنے کا بیان              |
| 272 | خود کشی کرنا کیسا؟                              |
| 274 | باب نمبر 82: پچوں کو چومنا کیسا؟                |
| 277 | باب نمبر 83: دف بجانے کا اسلامی تصور            |
| 281 | باب نمبر 84 : امر بالمعروف کا بیان              |
| 283 | باب نمبر 85 : نکاح کا بیان                      |
| 287 | باب نمبر 86 : کسب (پیشے) کا بیان                |
| 290 | باب نمبر 87 : طب و حکمت کا بیان                 |
| 294 | باب نمبر 88 : نقصان دہ چیزوں سے پر ہیز          |
| 299 | باب نمبر 89 : جماع (ہم بستی) کا بیان            |

|     |                                                     |
|-----|-----------------------------------------------------|
| 302 | باب نمبر 90 : غسل کرنے کا بیان                      |
| 304 | باب نمبر 91 : پچھنے (سینگی) لگوانے کا بیان          |
| 306 | باب نمبر 92 : بیت الخلا کے آداب                     |
| 308 | باب نمبر 93 : تہائی کی تباہی؟                       |
| 311 | باب نمبر 94 : نگہبان ملائکہ کا بیان                 |
| 313 | باب نمبر 95 : مذہبی مارنے کا بیان                   |
| 315 | باب نمبر 96 : مسجد کی نقش و نگاری                   |
| 318 | باب نمبر 97 : مسجد کے اندر تھوکنا کیسا؟             |
| 320 | باب نمبر 98 : غلبہ نیند کے وقت نماز پڑھنا کیسا؟     |
| 322 | باب نمبر 99 : علم و ادب کا بیان                     |
| 326 | باب نمبر 100 : انگوٹھی پہننے کا بیان                |
| 329 | باب نمبر 101 : انگوٹھی پر نقش و تحریر بنانا         |
| 331 | باب نمبر 102 : ذمتعنی کلام کا مسئلہ                 |
| 333 | باب نمبر 193 : مکہ و مدینہ میں کتنا کتنا قرآن اُتر؟ |
| 335 | باب نمبر 104 : خوش طبعی کا بیان                     |
| 338 | باب نمبر 105 : فوائد مختلفہ                         |
| 343 | باب نمبر 106 : دو شوہروالی بیوی کا مسئلہ            |
| 345 | باب نمبر 107 : مشرکین کے بھوں کا حکم                |

|     |                                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 347 | باب نمبر 108 : تذکرہ آنبیاء کے کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام |
| 357 | باب نمبر 109 : ذکر مخلوقاتِ الٰہی کا                      |
| 360 | باب نمبر 110 : آسمان و زمین کی ابتدا                      |
| 364 | باب نمبر 111 : جنت اور دوزخ کے نام                        |
| 369 | باب نمبر 112 : سرکار ﷺ کا نسب، اولاد اور ازدواج           |
| 373 | باب نمبر 113 : خلفاء و حکماء اسلام                        |
| 375 | باب نمبر 114 : نام کیسار کے؟                              |
| 380 | باب نمبر 115 : دنوں اور مہینوں کا ذکر                     |
| 383 | باب نمبر 116 : انسانی طبیعتوں کا بیان                     |
| 385 | باب نمبر 117 : گھڑ سواری اور تیر اندازی کا بیان           |
| 386 | باب نمبر 118 : کتاب پانے کی ممانعت                        |
| 388 | باب نمبر 119 : شکلوں کا مشخ ہونا                          |
| 390 | باب نمبر 120 : ایمان اور ان شاء اللہ!                     |
| 393 | باب نمبر 121 : کیا ایمان گھٹتا اور بڑھتا ہے؟              |
| 396 | باب نمبر 122 : ایمان کی مختلف تعریفیں                     |
| 399 | باب نمبر 123 : ایمان، مخلوق ہے یا تدبیم؟                  |
| 400 | باب نمبر 124 : قرآن مخلوق ہے یا غیر مخلوق؟                |
| 403 | باب نمبر 125 : دید اِلٰہی                                 |
| 405 | باب نمبر 126 : صحابہ کرام کی بابت                         |

|     |                                                  |
|-----|--------------------------------------------------|
| 409 | باب نمبر 127 : تقدیر کا بیان                     |
| 412 | باب نمبر 128 : راضی کون ہیں؟                     |
| 414 | باب نمبر 129 : پہلے نماز یا کھانا؟               |
| 415 | باب نمبر 130 : سفر سے رات میں لوٹنا کیسا؟        |
| 416 | باب نمبر 131 : پارش کے وقت نماز کا حکم           |
| 417 | باب نمبر 132 : گھنٹی کی کراہت                    |
| 418 | باب نمبر 133 : تعزیت کا بیان                     |
| 419 | باب نمبر 133 : گھڑ دوڑ کا بیان                   |
| 422 | باب نمبر 135 : خوشی کے موقع پر شکر بکھیرنا کیسا؟ |
| 424 | باب نمبر 136 : تحفہ لینے دینے کا بیان            |
| 438 | باب نمبر 137 : چھینک کا جواب                     |
| 440 | باب نمبر 138 : خاطرومدارات                       |
| 433 | باب نمبر 139 : مثل اور حوارے کا بیان             |
| 442 | باب نمبر 140 : تعمیرات کا بیان                   |
| 445 | باب نمبر 141 : کافروں سے معاملات                 |
| 447 | باب نمبر 142 : سر صح کھانا کھانے کا بیان         |
| 448 | باب نمبر 143 : داناؤں کی باتیں                   |
| 453 | باب نمبر 144 : کھڑے ہو کر پیشاب کرنا             |
| 455 | باب نمبر 145 : حیوانات کو خصی کرنے کا بیان       |

---

|     |                                                                |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 457 | باب نمبر 146 : عشا کے بعد گفتگو کرنا کیسا؟                     |
| 458 | باب نمبر 147 : قرآن کی سورتوں کی تعداد                         |
| 459 | باب نمبر 148 : قرآن کی آیات و سورہ کی تعداد                    |
| 460 | باب نمبر 149 : حروفِ قرآن کی تعداد                             |
| 463 | باب نمبر 150 : ٹیک، نصف اور ربع قرآن                           |
| 464 | باب نمبر 151 : معلمین کی فضیلت                                 |
| 468 | باب نمبر 152 : کم کھانے کا بیان                                |
| 471 | باب نمبر 153 : سلام و تجیہت کا بیان                            |
| 473 | باب نمبر 154 : کچھ نکاح کے بارے میں                            |
| 477 | باب نمبر 155 : امر نبوت علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام کا آغاز      |
| 480 | باب نمبر 156 : ہجرتِ نبوی کا بیان                              |
| 484 | باب نمبر 157 : غزوۃ رسول ﷺ                                     |
| 493 | باب نمبر 158 : ناپسندیدہ باتیں                                 |
| 495 | باب نمبر 159 : دعاؤں کا بیان                                   |
| 504 | کتابیات                                                        |
| 509 | مترجم کتاب مولانا محمد افروز قادری چریا کوٹی کی چند مطبوعہ کتب |

عرض ناشر

طالبین دعا و کرم

ججیع طلبیہ و طالباتِ جامعہ شش العلوم، گھوٹی، منو۔ شنبہ، ۷ دسمبر ۱۹۲۰ء



## فقیہ ابواللیث سمرقندی

امام ابواللیث سمرقندی علیہ الرحمہ اسلام کی اُن مقتدر و معتبر اوائل ہستیوں میں ہیں جن سے علم و فضل کی نہریں پھوٹی ہیں، تقویٰ و ورع کے ماحول سازگار ہوئے ہیں، اور تصوف و معرفت کے چہنستان بہار آشنا ہوئے ہیں۔ علم و شعور کی جو بنیادیں اُن اساطین امت نے فراہم کیں، آنے والی صدیوں کا سارا علمی اثاثہ اسی پر استوار ہوا ہے۔

آج میکدہ تصوف میں جو جامِ معرفت بٹ رہے ہیں اور علم و فقہ کی شاخیں جو اتنی شمر بار نظر آرہی ہیں تو یہ دراصل انھیں سلف صالحین کے فیوض و برکات ہیں جنھوں نے شجرِ اسلام کی آبیاری کے لیے اپنے لہو کا ایک ایک قطرہ نچوڑ کر قربان کر دیا تھا۔

شیخ ابواللیث سمرقندی علیہ الرحمہ کے نام سے آج شاید ہی کوئی ہو جو واقف نہ ہو۔ علمی جلالت، بے مثال تقویٰ و طہارت، تزکیہ نفس اور تطہیر باطن کے حوالے سے آپ کی معرکۃ الارا خدمات چہار دائگ عالم میں عقیدت و احترام کے ساتھ تسلیم کی جاتی ہیں۔ خصوصاً ”متینیۃ الغافلین“ کے ذریعہ آپ کو جو شہرت و ناموری ملی ہے وہ حدیبان سے باہر ہے۔

آپ کا پورا نام نصر بن محمد بن احمد بن ابراہیم بن خطاب سمرقندی توزیؒ بخی ہے۔ ولادت باسعادت ازبکستان کے معروف علمی شہر سمرقند میں ہوئی۔ اسے مادراء انہر کے نام سے بھی جانا جاتا ہے۔ اس کی مساجد و مدارس آج بھی اس کی روشن تاریخ اور شہرت تابندگی کی بھرپور غمازی کر رہی ہیں۔

آپ کی ابتدائی تعلیم وطن مالوف ہی میں ہوئی۔ پھر علم کی لگن اور خدمت دین کے

جدبے نے آپ کو بہت سے اسلامی شہروں کا چکر لگوایا؛ چنانچہ دنیا جہان کے فقہا و مشائخ سے آپ نے بھر پور علمی استفادہ کیا۔ تفسیر و حدیث، فقہ و قصوف اور معقول و منقول کے تمام چشموں سے اپنی تفکی شوق بھائی۔ اور پھر اسلامی دنیا کے عظیم مفسر، جلیل القدر محدث، بے مثال فقیہ، اور قابل رشک صوفی بن کرا بھرے۔

تصوف کی امہات الکتب آپ کو از بر تھیں؛ کیوں کہ طبعی رحمان صوفیانہ تھا۔ قلب و باطن کے تزکیہ اور تکریم زجاج کی تعمیر میں خداۓ بخشندہ نے آپ کو ملکہ تامہ عطا کیا تھا، اور آپ نے اس سلسلے میں اپنے پیچھے آئند نقوش چھوڑے ہیں۔ زمانہ آج تک ان سے فیض یاب ہو رہا ہے۔ بتایا جاتا ہے کہ مؤٹا امام محمد، اور امائی امام ابو یوسف بھی آپ کو حفظ تھیں۔ آئندہ احناف میں آپ کا شمار صرف اول میں ہوتا ہے۔ فقیہ، علامہ اور امام الہدی آپ کے معروف الاقاب ہیں۔ بلکہ سچی بات یہ ہے کہ آپ اپنے نام سے زیادہ اپنے الاقاب اور اپنی کنیت 'ابواللیث سرقدی' سے مشہور و معروف ہیں۔

آپ نے علوم و فنون کی تحصیل میں بہت سے اساتذہ وقت کے خرمن علم سے خوش چینی کی جن میں چند کے اسماے گرامی یہ ہیں: فقیہ ابو جعفر ہندوانی، مفسر شہیر محمد بن فضل بلجی، خلیل بن احمد قاضی۔ جب کہ زیادہ تر علم اپنے والد گرامی محمد بن ابراہیم التوزی علیہم الرحمہ سے حاصل کیا، اور ان کی علمی و راثت کو پوری دیانت کے ساتھ آگے بڑھایا۔

پھر جب آپ نے منتدربیں بچھائی تو تشنہ کامان علم دور دراز سے آ آ کر آپ کے علمی پنگھست سے سیراب ہوئے۔ ان میں چند مشاہیر کے نام یہ ہیں: لقمان بن حکیم فرغانی، ابو بہل احمد بن محمد، اور محمد بن عبد الرحمن زیری وغیرہ۔

آپ کی زندگی کا بیشتر حصہ تصنیف و تالیف میں گذرا، اور جس موضوع پر بھی آپ نے قلم اٹھایا حق ادا کر دیا اور پچھلوں کے لیے نشان راہ قائم فرمادیا۔ آپ کی اکثر کتابیں آج بھی اہل علم کے زیر مطالعہ ہیں، اور یوں محسوس ہوتا ہے کہ آپ کی درس گاہ بھی ہوئی ہے اور آپ اسرار و نکات علمی کے دریا بہار ہے ہیں۔ آپ کی معروف تصنیف یہ ہیں :

تفسير القرآن ، تبیہ الغافلین ، بستان العارفین ، خزانة الفقه ، خزانة الأکمل ، حصر المسائل فی الفروع ، دقائق الأخبار فی ذکر الجنة والنار ، شرح الجامع الصغير فی الفروع ، عيون المسائل ، فتاویٰ وترجم ، مبسوط فی الفروع ، مختلف الروایة فی مسائل الخلاف ، مقدمة فی الفقه ، نوادر الفقه ، النوازل فی الفقه ، مقدمة الصلوة ، تأسیس النظائر الفقہیہ ، قرة العيون ومفرح القلب المحزون ، عمدة العقائد ، فضائل رمضان ، شرعة الإسلام ، رسالتہ فی أصول الدين وغيره .

آپ کے اقوالی زریں آپ کی کتب و معارف میں ہیرے موئی کی مانند بکھرے ہوئے ہیں۔ جو یاں علم ان پر بخوبی آگاہ ہیں۔ ایک مقام پر آپ نے خود اپنے بارے میں فرمایا ہے کہ قیامت کے روز۔ ان شاء اللہ۔ میرے نامہ اعمال میں کوئی عبیث چیز نہ ملے گی۔ اور جب سے مجھے اپنے دائیں بائیں ہاتھ کی تمیز آئی ہے، میں نے جھوٹ سے خود کو پاک رکھا ہے۔ اور نہ کسی کے ساتھ قصدًا کوئی برائی کی ہے۔

ایمان کی کہیے تو یہ باتیں وہی شخص کہہ سکتا ہے جسے عرفانِ ذات اور مقامِ خودی نصیب ہو گیا ہو، اور پھر معرفت نفس سے معرفت خداوندی کا فاصلہ ہے ہی کتنا!۔ جیسے جیسے عرفان و تقرب میں اضافہ ہوتا جاتا ہے اُس کی خداخونی بھی اتنی ہی بڑھتی چلی جاتی ہے۔ اور علمات درحقیقت ہوتے ہی وہ ہیں جن کی زندگی خشیت آیزدی کی آئینہ دار ہو۔

چنانچہ آپ کے تقویٰ و طہارت کا عالم یہ تھا کہ ایک مرتبہ آپ تجارت کی غرض سے نکلے۔ راستے میں رہنوں نے آپ کا قافلہ لوٹ لیا۔ اور جب بوجھ کھولا تو کئی ایک بوجھ ایسا پایا کہ ان میں صرف اور صرف ڈھیلا بھرا ہوا تھا۔

وہ جیران ہو کر اہل قافلہ سے اس کی وجہ دریافت کرنے گئے تو انہوں نے کہا کہ فقیہ ابواللیث سے اس کا ماجرہ پوچھو؛ کیوں کہ ڈھیلے انہوں نے ہی لادے تھے۔

چنانچہ جب رہنوں نے آپ سے دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ یہ ڈھیلے ہم نے استخراج کے واسطے اپنی مملوکہ زمین سے لاد لیے تھے؛ تاکہ کسی غیر کی زمین سے استخراج کے لیے ہمیں ڈھیلے اٹھانے کی نوبت نہ آئے۔

آپ کی اس بات میں اتنا دم تھا کہ رہن سنتے ہی بے دم ہو گئے اور ان پر ایسا خوف خدا طاری ہوا کہ اپنے پیشے سے تائب ہو کر جادہ مستقیم پر گامزن ہو گئے، اور قافلہ والوں کا سارا مال واپس کر دیا۔ مردی سی الکوئی نے بچ کہا ہے۔

نہ پوچھ ان خرقہ پوشوں کی عقیدت ہو تو دیکھ ان کو

یہ بیضا لیے بیٹھے ہیں اپنی آستینوں میں

آپ کی تاریخ وصال میں اختلاف ہے۔ الجواہر المعتبرۃ، الاعلام زرکلی، اور تاج التراجم کے مطابق آپ کی وفات ۳۷۳ھ میں ہوئی۔ اور علامہ داؤدی نے طبقات المفسرین میں آپ کا وصال ۳۸۳ھ میں لکھا ہے۔ جب کہ سیر اعلام العلما کی شہادت کے مطابق آپ کی وفات ۳۷۵ھ میں ہوئی۔ اور یہی عندالعلماء معروف ہے۔ اور ہم نے بھی اسی درمیانی سن کا اعتبار کرتے ہوئے کتاب کے سرورق پر مصنف کی تاریخ وفات درج کی ہے۔

آپ کی وفات کل عالم اسلام کے لیے ایک عظیم خسارہ تھی۔ آپ کے جانے سے ایک عہد سونا ہو گیا۔ کہتے ہیں: موت العالم موت العالم۔ (یعنی ایک عالم رباني کی موت دنیا کے مرجانے کی مانند ہے)۔ ظاہر ہے ایسے نابغہ دہر کے اٹھ جانے سے سمرقند کے باسیوں پر کیا ہتھی ہو گی، وہ بس وہی بتا سکتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ اہل سمرقند نے آپ کی وفات حسرت آیات کے غم میں کوئی ایک ماہ اپنی دکانوں کو بند رکھا تھا۔ رحمہ اللہ تعالیٰ ورضی عنہ۔<sup>(۱)</sup>

(۱) فیض ابواللیث سمرقندی علیہ الرحمہ کی حیات و خدمات پر مزید معلومات حاصل کرنے کے لیے یہ کتابیں دیکھیں:  
سیر اعلام العلما: ۳۲۲/۱۶..... تاج التراجم: ۳۰۵..... ہدیۃ العارفین: ۷۹۰/۲..... مقام السعادۃ:  
الجوہر المعتبرۃ: ۵۲۵/۳..... مجموع المؤلفین: ۹۱/۱۳..... الفوائد المعتبرۃ: ۲۲۰۔ - چریا کوئی۔

## پھر کچھ اس کتاب کے بارے میں

یہ امر مسلم ہے کہ ترکیہ نفس اور تقویٰ و طہارت کے حصول کے لیے بہت زیادہ تحقیق و تئیش اور کتابوں کی تسوید و تصنیف کی ضرورت نہیں ہوتی؛ کیونکہ یہ کوئی لکھنے لکھانے کی چیز نہیں بلکہ کرنے اور اپنانے کا کام ہے۔ آج امام غزالی علیہ الرحمہ کی اخلاق و تصوف کا درس دینے والی ساری کتابیں تحقیق کے چولے پہن کر مارکیٹ میں آگئی ہیں۔ ابن قیم کے فکر آخرت جگانے والے رسائل ہر جا دستیاب ہیں۔ ابن جوزی کی لا جواب تصانیف بھی زیور طبع سے آراستہ ہو کر مقبولیت کے مدارج طے کر رہی ہیں۔ اور صوفیہ کرام کے سارے علمی کارنامے ہمارے سامنے ہیں؛ مگر اس کے ساتھ ہی۔ بد قسمتی سے۔ زہدو رع، إیشارۃ للہبیت، دلوں کی پاکیزگی اور ترکیہ نفس ناپید ہوتا چلا جا رہا ہے۔ آخر کیوں!۔ یہ ایک چجھتا ہوا سوال ہے جس پر بہت سمجھدگی سے غور کرنے کی ضرورت ہے۔

ذرا سوچیں کہ آج ہم غض بصر (نگاہیں نیچے رکھنے) پر گرم بحثیں کرتے ہیں؛ لیکن جب غض بصر کا موقع آتا ہے تو ڈھیر اور فیل ہو جاتے ہیں۔ یوں ہی زہدو قاتعات اور ذکر الہی کی اہمیت و فضیلت تو خوب بیان کی جاتی ہے؛ لیکن ہماری عملی زندگیاں ٹھیک اس کے اُنٹ ہیں۔ معاشرے کے جس طبقے کو عوام کے لیے اُسوہ حسنہ بننا تھا وہ بھی صرف گفتار کاغذی بن پایا ہے؛ نہ معلوم کردار کاغذی کب بنے گا؟۔

تاجدارِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور صحابہ کرام نے ہمارے لیے عملی زندگیاں پیش کی تھیں، اور ان کا سارا ارتکاز عمل پر تھا۔ وہ جو کچھ سیکھتے اسے فوراً رگ عمل دیتے تھے۔ سوچنے کی بات ہے کہ ان کے پاس صرف اللہ کی ایک کتاب تھی اور اس کی عملی تفسیر مصطفیٰ جانِ رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا اُسوہ حسنہ۔ بس یہی دو چیزیں تھیں جنہوں نے دنیا کی کا یا پلٹ کر کھدی۔

لیکن آج ہم لاہریوں میں زندگی بس رکرتے ہیں اور کتابوں کے ہجوم میں رہنے کے باوجود دنیا کی کایا تو کیا خود اپنے من کی کایا نہیں پلٹ پائے ہیں۔ امر واقع یہ ہے کہ آج ہمارے پاس سب کچھ ہے، اگر نہیں ہے تو بس ایک دوست عمل نہیں ہے۔ اور اسی ایک کی نے سب کچھ پر پانی پھیر کر ہمیں مفلس و فلاش کر ڈالا ہے۔

لہذا آج ضرورت اس بات کی ہے کہ جہاں لوگوں کو فکر و عمل کی ترغیب دی جائے اور ان کی عملی تربیت کی جائے؛ وہیں اس سے پہلے خود کو بھی عملی سانچے میں ڈھالا جائے؛ کیوں کہ زبان و گفتار کی تبلیغ کا اثر اپنی جگہ؛ تاہم کردار کی تبلیغ اس سے کہیں زیادہ سریع الاثر مانی گئی ہے۔

آپ کبھی اس پر غور فرمائیں کہ صحابہ کرام علم و ادراک اور فضل و کمال کی کس بلندی پر فائز تھے؛ لیکن انھیں تلامیذ النبی نہیں کہا جاتا، گرچہ وہ خوانِ علم نبوت ہی کے خوشہ چیز تھے؛ مگر وہ ایسے کسی لقب پر راضی نہ ہوئے، ایک ہی عنوان اپنے لیے سرمایہ حیات جانا، اور وہ تھا 'صحابی'۔ کیوں کہ انھوں نے معلم کائنات محسن انسانیت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صحبت اور عمل سے فیض پایا اور یہی وصف اُن پر تھیات غالب رہا۔

زبان دانی سے لوگوں کو قتی طور پر مروعہ تو کیا جاسکتا ہے؛ لیکن پاکیزہ انقلاب صرف زبان سے نہیں آیا کرتے، اس کے لیے مضبوط علم و ارادہ، غیر متزلزل عزم و یقین، مسلسل حرکت عمل اور قلب و نظر کو موهہ لینے والی بے لوث محبت کی ضرورت ہوا کرتی ہے۔

یقین مکمل ، عمل پیغم ، محبت فاتح عالم

چہاڑ زندگانی میں یہ ہیں مردوں کی شمشیریں

فقیہ ابوالیث سرقندی علیہ الرحمہ کی جملہ تصنیفات و تالیفات کتاب و سنت کی آئینہ دار، فقہ و تصوف کی ترجمان، ترغیب و تہییب کا پیکر مجسم اور اہل اسلام کی خیرخواہی کا منہ بولتا ثبوت ہیں۔ آپ کا انداز تحریر اچھوتا اور دل چھوتا ہے۔ آپ خواہ مخواہ فلسفہ و کلام کا

سہارا نہیں لیتے۔ نفس مسئلہ بیان کرتے ہیں اور اسے نصوص قرآنی، احادیث نبوی، اقوال صحابہ اور ائمہ و مجتہدین کی تائیدات سے مزین کرتے ہیں۔

زیرِ نظر کتاب 'بستان العارفین' بھی وہی رنگ و آہنگ لیے ہوئے ہے۔ یہ کتاب ہمیں عمل پر مہیز کرتی ہے، کردار کا غازی بنانا چاہتی ہے، احکامِ اسلام کے چہرے پر جی ہوئی گرد کو جھاڑتی ہے، اور دینی اقدار پر جے رہنے کی حکیمانہ راہ ہموار کرتی ہے۔ نیز چھوٹے بڑے بہت سے مسائل جن کی اباحت و کراہت پر ہم بازارِ اختلاف گرم کر دیتے ہیں ان کا فقیہانہ حل بھی پیش کرتی ہے؛ اس لیے یہ کتاب عوام و خواص ہر ایک کے لیے یکساں افادیت کی حامل ہے۔ مصنف نے متعدد عنوانوں کے ذریعہ دین اسلام کے اہم گوشوں کو ان میں سمیٹ دینے کی بہترین اور قابل تحسین کوشش کی ہے۔

اس انداز کی کتاب ذخائر کتب میں مجھے کم دیکھنے کو ملی۔ مصنف نے اس کتاب میں دیگر اہم موضوعات کے علاوہ اسلام کے معتقدانہ نظام اور تصور یسر و آسانی کے مفہوم کے ساتھ امت و سط کی شان و عظمت جس حسن و خوبی سے بیان کی ہے وہ یقیناً انھیں کا حصہ ہے۔ مزانج شریعت کی اتنی خوبصورت تفسیر اور اختلاف علمی کی ایسی جاندار تعبیر و تشریع شاید کہیں آپ کو کھو جے سے ملے!۔

یہ کتاب ایک زمانے تک 'تنبیہ الغافلین' کے حاشیے پر قدیم طرز پر چھپتی رہی ہے؛ لیکن نہ معلوم کیوں پھر 'تنبیہ الغافلین' کو اس سے معروی کر کے شائع کیا جانے لگا۔ اور صدیوں سے اس کی طباعت و اشاعت پر کوئی توجہ نہ دی گئی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ یہ کتاب مطبع تو مطبع لوگوں کے حاشیہ خیال سے بھی نکل گئی۔ آج جب بستان العارفین کا نام لیا جاتا ہے تو فوراً امام نووی کی کتاب کا تصور ہن میں اُبھرتا ہے؛ کیوں کہ ہم نے اسے ہی دیکھا اور پڑھا ہے۔ اس کا نہ تو نام سننا اور نہ کام دیکھا۔ خود میں نے پہلی بار جب اس کا نام بستان للسر قتدی سنا تو شش و پنج میں پڑ گیا؛ لیکن پھر حقیقت ملنکشf ہو گئی۔

جس وقت یہ کتاب ہمیں مکتبہ شاملہ کی مدد سے ملی، تو ہم نے پہلی فرصت میں جستہ

جتنے اس کا مطالعہ کیا، اور اس کی بھرپور افادیت کے پیش نظر اس کو اردو کے قابل میں ڈھانے کی ٹھان لی، اس نیت کے ساتھ کہ ایسی کتاب یقیناً شیدائیان اردو کے لیے عظیم علمی ارمغان ثابت ہوگی۔ اس کے بعد پھر المصطفیٰ ویب ٹیج سے تنبیہ الفالقین کے حاشیے پر موجود بستان کا قدیم نسخہ بھی دستیاب ہو گیا، جس سے مقابله میں ہمیں بڑی آسانی ہو گئی۔ چوں کہ مکتبہ شاملہ کا معاملہ بھی ماشاء اللہ ہی ہے۔

جمادی الاول ۱۴۳۳ھ / مئی ۲۰۱۲ء کی کسی شب کو ہم نے تو کلا علی اللہ ترجیح کا آغاز کیا، اور علمی نکات سے محظوظ ہوتا ہوا آگے بڑھتا گیا۔ اس دوران بہت سے مشکل اور مغلق مقامات بھی آئے؛ مگر محمد اللہ اُن کی تخلیل کی صورت بھی نکل آئی۔ اس طرح - دیگر بہت سے کاموں کے ساتھ - ایک سال کی مسلسل جدوجہد کے بعد ۱۰ ارجنون ۲۰۱۳ء کو یہ کتاب تخلیل آشنا ہو گئی۔ فَالْحَمْدُ لِلّٰهِ عَلٰى ذَاكَ۔ اور اب نظر ٹانی کرنے کے بعد جامعہ مشہ العلوم، گھوٹی کے باذوق طلبہ کے اصرار پر یہ مرحلہ طباعت سے گزرنے جا رہی ہے۔

مصنف نے روایتوں کے اندر ارج میں کافی احتیاط سے کام لیا ہے اور بھرپور صحت کا خیال رکھا ہے؛ اسی لیے بیشتر احادیث صحیحین اور صحاح ستہ سے نقل کی ہیں۔ احادیث کی تخریج و تحقیق کا کام میں نے اپنی علمی پوچھی کے مطابق جہاں تک ہو سکا کر دیا ہے، جو احادیث نہیں مل سکیں وہ مصنف کی صواب دید اور حسن نیت پر چھوڑ دی ہیں۔ وَاللّٰهُ مِن وَرَاءِ الْقُصْدِ وَهُوَ يَهْدِي السَّبِيلَ۔

ایک ایسے وقت میں جب کردین کی تعبیر و تشریح - اس کے مزاج و تعلیم کے خلاف - سختی و تگی کے ساتھ کی جا رہی ہو اور مسلمانوں کو ایک منظم سازش کے تحت شریعت پیزاری اور تنفس دینی کے طوفان بد تیزی کی طرف ڈھکیلا جا رہا ہو، اس قسم کے صالح لڑپچر اور سنجیدہ کتابوں کو فروع دینے کی اہمیت و افادیت صد آتشہ ہو جاتی ہے۔

تو یہی کتاب حاضر خدمت ہے، مطالعہ فرمائیے اور اس کے شاہد معنی سے محظوظ ہوئے،

صلائے عام ہے یا رانِ نکتہ داں کے لیے۔ نیز دوستوں کو ہدیۃ پیش کیجیے کہ یہ بھی خدمت علم ہی ہے، اور مصنف و مترجم و ناشر کو اپنی دعاؤں میں یاد کرنا نہ بھولیے۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ ہم سب کا حامی و ناصر ہو، اور اپنے حفظ و امان کی چادر ہم پر سدا سایہ کنास رکھے۔ آمین  
یا رب العالمین۔

آخر میں شکر گزار ہوں ان جملہ احباب کا جنہوں نے مجھے اس ترجمہ کی تسویہ تک حوصلہ افرائی کی گئی چھاؤں عطا کی، اور اس کتاب کی تبلیغ میں اپنا گراں قدر علمی و فکری تعاون پیش کیا، اور کا رخیر پر معاونت ہی دراصل ان کا شیوه و مسلک ہے۔ خدا میرے ان محسنوں اور کرم فرماؤں کی عمرو علم میں بے پایاں برکتیں اتارے۔

خصوصاً محبت گرامی قدر محمد ثاقب رضا قادری صاحب صمیم قلب سے مبارک باد کے مستحق ہیں جنہوں نے ازاں تا آخر مجھے تحریک دیتے ہوئے میرے حوصلے کو تو انارکھا۔ رفیق بے مثال مولا ناکمال مشی خصوصی شکریے کے مستحق ہیں جن کی تحریک سے جامعہ مشہ العلوم گھوٹی کے طلبہ نے اس کی اشاعت کو یقینی بنایا۔ خدا انھیں جگ جگ سلامت رکھے۔

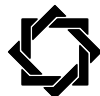
انسانی کوشش میں کوتا ہی اور کی رہ جانا عین ممکن ہے؛ اللہ کی کتاب کے علاوہ کسی کتاب کی صحیت تمام کا دعویٰ نہیں کیا جاسکتا؛ لہذا قارئین بالتمکین سے گزارش ہے کہ جہاں کہیں ترجیح میں کوئی سبق و خطانظر آئے یا کوئی مفید مشورہ ہو تو ہمیں ضرور مطلع فرمائیں؛ تاکہ آئندہ ایڈیشن میں اس کو عملی جامہ پہنایا جاسکے۔ و ما توفیقی إلا بالله العلیم الکریم، ولا حول ولا قوّة إلا بالله العلیي الحظیم۔ و صلی اللہ علی خیر خلقہ محمد وآلہ وصحابۃ جمیع۔

### ناکارہ خلاقت

### محمد افروز قادری چریا کوئی

جعرات: ۱۳: شعبان ۱۴۳۲ھ..... ۲۱ جون ۲۰۱۳ء

جامعہ المصطفیٰ روایں یونیورسٹی، کیپ ٹاؤن، ساؤ تھا فریقہ



وَذَكِّرْ فَإِنَّ الدِّكْرَى تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ۝ (سورہ ذاریات: ۵۵/۵) اور آپ نصیحت کرتے رہیں کہ بے شک نصیحت مؤمنوں کو فائدہ دیتی ہے۔

بسم اللہ الرحمن الرحیم، الحمد لله رب العالمین، والعاقبة  
للمتقین، ولا حول ولا قوۃ إلا بالله العلي العظيم، وصلی الله  
علی سیدنا محمد خاتم النبیین، وعلی آلہ الطیبین، وعلی  
جمیع الأنبیاء والمرسلین، وعلی عباد الله الصالحین من أهل  
السموات والأرضین .

یعنی اللہ الرحمن الرحیم کے نام سے شروع۔ تمام خوبیاں اُسی کو زیبا ہیں جو تمام  
جہانوں کا پروار دگار ہے۔ (اچھی) عاقبت پر ہیزگاروں کے لیے ہے۔ گناہ سے  
بچنے اور نیکی کرنے کی توفیق اللہ ہی کی طرف سے ہے، جو بڑا بزرگ و برتر ہے۔  
اور اللہ کی رحمتیں نازل ہوں حضور سیدنا محمد ﷺ پر۔ جو کہ سلسلہ نبوت کی آخری  
کڑی ہیں۔ اور ان کی آلی اطہار پر، ساتھ ہی آسان وزمین میں موجود جملہ انبیا  
و مرسیین اور بندگان صالحین پر بھی۔

حضرت فقیہ زادہ ابواللیث نصر بن محمد بن ابراہیم سرقندی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ  
میں نے اپنی اس کتاب میں علم کے ایسے شہ پارے جمع کر دیے ہیں کہ جن کو جانے بغیر نہ  
کسی عالم کا گزارا ہے، اور نہ ہی عام و خاص کا۔ یہ جواہر پارے میں نے بہت سی کتابوں  
سے آخذ کیے ہیں، اور اس میں قارئین و شاکرین کی علمی دلچسپی کا ہر ممکن سامان کیا ہے۔ اور  
ہربات قرآن و حدیث اور اخبار و آثار کی روشنی میں مدد کی ہے۔

ہاں! سہولت کو مد نظر رکھتے ہوئے پچیدہ بخشوں، اور حدیث کی طویل سندوں کو میں نے قصداً حذف کر دیا ہے کہ قارئین دورانِ قراءت کسی الجھن کے شکار نہ ہوں، اور بیش از بیش لوگ اس سے فائدہ اٹھا سکیں۔ خداۓ بخشندہ کی ذات سے امید ہے کہ وہ مجھے اس کا پورا پورا اجر عطا فرمائے گا۔ اور میں نے اس کتاب کا نام 'بستان العارفین' رکھا ہے۔ اور میں اللہ ہی سے توفیق خیر کا سوال کرتا ہوں، جس کا عطا کر دینا اسے بہت آسان ہے۔  
بے شک وہ ہر چیز پر قادر ہے، اور وہ بہترین حامی و ناصر ہے۔

## باب نمبر 1 : طلب علم کی فضیلت

یاد رہے کہ علم کا اس حد تک سیکھنا کہ جس سے دینی امور بخوبی انجام دیے جاسکیں ہر مسلمان مرد و عورت پر فرض ہے؛ مثلاً وضو، نماز اور دیگر عبادات و معاملات کے احکام۔ اس کے علاوہ دیگر چیزوں کا علم حاصل کرنا فرض نہیں ہے، ہاں افضل ہے؛ لیکن اگر نہ بھی سیکھے تو اُس پر کچھ گناہ نہ ہوگا۔ ہم نے جو یہ بات کہی ہے کہ بقدر حاجت علم سیکھنا فرض ہے، اس پر دلیل قرآن کریم کا یہ ارشاد ہے :

فَاسْتَلُوا أَهْلَ الْدِّينِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۝ (سورہ نحل: ٣٣/١٦)

(سورہ انبیاء: ١٢/٢١)

تو تم اہل ذکر سے پوچھ لیا کرو، اگر تم (خود) نہ جانتے ہو۔

نیز دوسری آیت میں کفار کی حکایت میں ارشاد باری تعالیٰ ہے :

وَقَالُوا لَوْكُنَا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعْيِ ۝

(سورہ ملک: ١٠/٦٧)

اور کہیں گے: اگر ہم سننے یا سمجھنے تو دوزخ والوں میں (شامل) نہ ہوتے۔

تو اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے یہاں بتایا کہ وہ جہنم رسیداً پنی جہالت کی وجہ سے ہوئے۔

**حضرت مکھول حضرت علی رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :**

طلب العلم فرضۃ علی کل مسلم و مسلمة . (۱)

یعنی علم کا طلب کرنا ہر مسلمان مرد (اور عورت) پر فرض ہے۔

نیز ایک دوسری حدیث میں یوں ارشاد ہے :

اطلبوا العلم ولو بالصین فان طلب العلم فرضۃ علی کل

مسلم و مسلمة . (۲)

یعنی علم کو طلب کرو اگرچہ چین جانا پڑے؛ کیونکہ علم کا طلب کرنا ہر مسلمان مرد و عورت پر فرض ہے۔

اور حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان فرماتے ہیں :

عليکم بالعلم قبل أن يقبض و قبضه أن يذهب أصحابه، و

عليکم بالعلم فإن أحدكم لا يدرى متى يفتقر إلية . (۳)

یعنی علم کو حاصل کرو اس سے پہلے کہ وہ اٹھالیا جائے۔ اور علم کا اٹھایا جانا یہ ہے کہ اس کے جانے والے (علماء) رخصت ہو جائیں۔ اور تمہیں اس لیے بھی علم سیکھنا چاہیے کہ تم میں سے کوئی نہیں جانتا کہ کب اُسے علم کی ضرورت پڑ جائے۔

(۱) سنن ابن ماجہ: ۱/۸۱ حدیث: ۲۲۳.....شعب الایمان: ۱/۲۵۳ حدیث: ۱۶۶۳۔

نوٹ: بہت سی امہات کتب حدیث میں یہ روایت آئی ہے؛ لیکن اس کم سوا کہیں بھی 'مسلمہ' کا لاحقہ نہیں ملا۔ فرمان رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بس.....علی کل مسلم تک ہے۔ ایسا لگتا ہے کہ کسی نے تشریع حدیث کے طور پر 'مسلمہ' کے لفظ کا اضافہ کیا ہوگا، اور پھر وہ آگے جل کر اس لاحقے کے ساتھ ہی روایت ہوتا چلا گیا۔ اللہ رسول اعلم۔ -چریا کوئی۔

(۲) شعب الایمان بیہقی: ۱/۲۳، ۲/۷۱ حدیث: ۱۱۱.....جامع البیان: ۱/۳۹۲۹ حدیث: ۲۲۔

نوٹ: یہ روایت بھی 'مسلمہ' کے لاحقے کے بغیر امہات کتب حدیث میں موجود ہے۔ -چریا کوئی۔

(۳) مندرجہ: ۱/۱۶۵ حدیث: ۱۳۵.....مصنف عبد الرزاق: ۱/۲۵۲ حدیث: ۲۰۳۶۵۔

ضرورت شرعیہ سے زیادہ علم سکھنے میں اہل علم کی مختلف آراء ہیں :

بعضوں نے کہا کہ ضرورت بھر علم سکھ لینے بعد اسے چاہیے کہ اب اس کو رنگ عمل دینے کی کوشش کرے، اور مزید سکھنے کی طلب ترک کر دے۔

اور کچھ لوگوں کا کہنا یہ ہے کہ ضرورت شرعیہ سے زیادہ سیکھنا اس شرط کے ساتھ افضل ہے کہ اس کے فرائض کی ادائیگی میں نقصان نہ آنے پائے۔ اور یہی قول صحیح ہے۔

پہلے گروہ کی دلیل یہ روایت ہے کہ جعفر بن بر قان نے میمون بن مہران سے روایت کیا کہ حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

ویل للذی لا یعلم مرة وویل للذی یعلم ولا یعمل به سبع  
مرات . (۱)

یعنی اگر کسی کو کسی چیز کا علم نہ ہو تو اس کے لیے ایک بار ہلاکت ہے، اور اگر علم ہو؛ مگر اس پر عمل پیرانہ ہو تو پھر اس کے لیے سات بار ہلاکتیں ہیں۔

حضرت فضیل بن عیاض رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں :

من عمل بما یعلم شغله اللہ تعالیٰ عما لا یعلم .  
یعنی اپے علم پر عمل کرنے والے شخص کو اللہ تعالیٰ مزید علم سے بے نیاز کر دے گا۔

یعنی اس کے لیے وہی علم کافی ہو جائے گا۔ اس لیے کر عمل کرنے میں اپنی ذات کا نفع ہے، اور زیادہ سیکھنا غیر کے لیے ہوتا ہے؛ الہذا دانائی اسی میں ہے کہ اپنی ذات کے نفع میں مشغول ہو جائے؛ اور اپنی گردان کو (آتش جہنم سے) پچانے کی تدبیر کی جائے۔

دوسرا گروہ کی دلیل بھی فرمانِ خداوندی ہے :

(۱) مصنف ابن ابی شیبہ: ۷/۲۳۵ حدیث: ۳۵۶۲۲۔ لیکن مصنف کی اس روایت میں سبع کی بجائے ست کا لفظ وارد ہوا ہے۔ یعنی اپے شخص کے لیے چھ بار ہلاکتیں ہیں۔

**فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ  
وَلَيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ ۝** (سورة توبہ: ۱۲۲/۹)

تو ان میں سے ہر ایک گروہ (یا قبیلہ) کی ایک جماعت کیوں نہ نکلے کہ وہ لوگ دین میں تفقہ (یعنی خوب فہم و بصیرت) حاصل کریں اور وہ اپنی قوم کو ڈرائیں جب وہ ان کی طرف پلٹ کر آئیں۔

سورہ زمر میں ہے :

**قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۝** (سورة زمر: ۹/۳۹)

فرمادیجیے: کیا جو لوگ علم رکھتے ہیں اور جو لوگ علم نہیں رکھتے (سب) برابر ہو سکتے ہیں؟۔

سورہ آل عمران میں ہے :

**وَلِكِنْ كُوْنُوا رَبِّنِيْنَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ الْكِتَبَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ ۝** (سورة آل عمران: ۷۹/۳)

بلکہ (وہ تو یہ کہے گا) تم اللہ والے بن جاؤ اس سبب سے کہ تم کتاب سکھاتے ہو، اور اس وجہ سے کہ تم خودا سے پڑھتے بھی ہو۔

مفسرین یہاں پُر بانیتین، کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ ”تفہما اور علاما ہو جاؤ۔“  
حضرت ثوبان بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
فضل العلم خير من فضل العبادة و ملاك دينكم الورع. (۱)  
یعنی علم کا زیادہ ہونا عبادت کے زیادہ ہونے سے بہتر ہے، اور اس دین کا دار و مدار پر ہیزگاری پر ہے۔

(۱) مسندر حاکم: ارجح ۳۰۵ حدیث: ۲۸۹..... مجمع اوسط طبرانی: ۹: ۶۰۷..... شعب الایمان  
بنیقی: ۱۸: ۱۰..... حدیث: ۸۲۳۵..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۲۸۳/۵: ۲۶۱۱۵۔

حضرت حسن بصری بیان فرماتے ہیں :

من العمل أن يتعلم الرجل العلم فيعلمه الناس .  
یعنی یہ عمل ہی کی ایک قسم ہے کہ علم سیکھ کر پھر دوسروں کو سکھایا جائے۔

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

افضل العمل أن يتعلم الرجل العلم فيعلمه الناس .  
یعنی افضل عمل یہ ہے کہ علم سیکھ کر پھر دوسروں کو سکھایا جائے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما بیان فرماتے ہیں :

تذاکر العلم ساعة من الليل أحب إلى الله من إحياءها .  
یعنی رات (کی تہائی) میں گھری بھر کا علمی مذاکرہ اللہ کے نزدیک ساری رات جانے (یعنی نمازوں وغیرہ پڑھنے) سے زیادہ پسندیدہ ہے۔

حضرت عوف بن عبد اللہ بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص حضرت ابوذر رغفاری رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کرنے لگا کہ میرا ارادہ علم سیکھنے کا ہے؛ لیکن اس بات کا خوف ہے کہ میں کہیں اسے ضائع نہ کر دوں اور اس پر عمل نہ کر سکوں۔ حضرت ابوذر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جواباً ارشاد فرمایا :

انك إن تو سد بالعلم خير لك من أن تو سد بالجهل .  
یعنی تیرا علم کو تکیہ بنالینا اس سے کہیں بہتر ہے کہ تو جہالت کو تکیہ بنائے۔  
پھر وہ شخص حضرت ابوالدرداء رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوا، اور یہی سوال کیا،  
تو حضرت ابوالدرداء نے فرمایا :

إِنَّ النَّاسَ يَبْعُثُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ قُبُورِهِمْ عَلَى مَا مَاتُوا عَلَيْهِ،  
الْعَالَمُ عَالِمًا وَالْجَاهِلُ جَاهِلًا .

یعنی لوگ اپنی اپنی قبروں سے اسی حالت میں قیامت کو انھیں گے جس

حال پر مرے تھے، گویا عالم، عالم اور جاہل، جاہل (ہی اٹھے گا)  
پھر اس شخص نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہو کر یعنہ یہی  
سوال پوچھا تو آپ نے فرمایا :

کفی بتر کہ ضیاعها .

یعنی علم کا ترک کرنا اس کو ضائع کر دینے کے مترادف ہے۔

حضرت علی مرتفعی رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں :

الناس رجلان عالم رباني و متعلم على سبيل النجاة  
وسائلهم هم傑 رعاع اتباع كل ناعق يميلون مع كل ريح،  
والعلماء باقون ما بقى الدهر وأعيانهم مفقودة وأمثالهم في  
القلوب موجودة .

یعنی دنیا میں نجات کے راستے پر دو ہی طرح کے لوگ ہیں: عالم رباني۔ اور  
متعلم۔ اور باقی کمینے، نالائق، ہر آواز دینے والے کے پیچھے لگ جانے  
والے، اور ہوا کے جھونکے کے ساتھ جھک جانے والے ہیں۔ اور اہل علم رہتی  
دنیا تک باقی رہیں گے۔ ان کی ذاتیں اگرچہ مفقود ہیں مگر ان کے مثل دلوں  
میں موجود ہیں۔

اور یہ اس لیے بھی کہ عمل کا فائدہ خاص اس کی اپنی ذات کے لیے ہوتا ہے؛ مگر علم کی  
إفادیت اپنے بیگانے سب کے لیے ہوتی ہے۔ بس اسی لیے یہ افضل ہے۔

یہی وجہ ہے کہ معلم کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

خیر الناس من ينفع الناس . (۱)

یعنی لوگوں میں بہتر وہ ہے جو دوسروں کے لیے نفع رسمائے ہے۔

(۱) کنز العمال: ۱۲۸/۱۶.....جامع الاحادیث سیوطی: ۳۳۰/۳۳۔

نیز روایت میں آتا ہے کہ ایک شخص نے بارگاہ رسالت ماب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
میں عرض کیا کہ یا رسول اللہ! اعمال میں سے کون سا عمل افضل ہے؟۔

آپ نے فرمایا: العلم. یعنی علم۔

پوچھنے والے نے یہی سوال تین مرتبہ پوچھا، اور تاجدارِ کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام  
نے ہر مرتبہ وہی پہلا جواب مرحمت فرمایا۔

پھر اس نے عرض کیا: یا رسول اللہ! میں عمل کے متعلق پوچھ رہا ہوں۔

آپ نے ارشاد فرمایا:

هل يقبل الله الأعمال إلا بالعلم

یعنی اللہ تعالیٰ اعمال کو علم کے ساتھ ہی قبول فرماتا ہے۔

رواقوں میں آتا ہے کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

إن أفضل ما يتصدق به العبد أن يتعلم العلم و يعلمه غيره .

یعنی ایک شخص کے حق میں افضل صدقہ یہ ہے کہ وہ علم کو سیکھ کر دوسروں کو  
سکھائے۔

علم کی اہمیت و فضیلت میں اور بھی بہت سی احادیث آئی ہیں۔

## باب نمبر 2 : علم لکھ کر محفوظ کیا جائے

حضرت فقیہ ابواللیث سمرقندی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ بعض علمانے کتابت علم کو  
مکروہ بتایا ہے؛ جب کہ جمہور اہل علم نے اس کے مباحث ہونے کا قول کیا ہے۔

کتابت علم کو مکروہ بتانے والوں کی دلیل وہ روایت ہے جو حضرت حسن بصری نے  
حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے کی ہے کہ انہوں نے ایک مرتبہ بارگاہ رسالت میں

عرض کیا: یا رسول اللہ! یہودی ہم سے ایسی بتیں بیان کرتے ہیں جو بھلی معلوم ہوتی ہیں۔  
کیا (ہم) ان میں سے بعض بتیں لکھنہ لیا کریں؟۔

یہ سن کر آپ نے حضرت عمر فاروق کی طرف کچھ ناراضی سے دیکھا اور فرمایا:

امتہو کون انتم کما تھوکت اليہود والنصاری، لقد جنتکم

ببیضاء نقیة، ولو كان موسى حيا ما وسعه إلا اتباعي . (۱)

یعنی تم بھی (اپنے دین میں) اسی طرح حیران و ششدر ہو جس طرح یہودو  
نصاری اپنے دین میں متغیر تھے۔ یاد رہے کہ میں تمہارے پاس ایک روشن اور  
صف دین لایا ہوں۔ اور اگر (آن) حضرت موسیٰ (حیاتِ ظاہری کے  
ساتھ) زندہ ہوتے تو میری اتباع کے بغیر انہیں چارہ نہ ہوتا۔

کسی نے حضرت حسن بصری سے دریافت کیا کہ 'المتهو کون' کے کیا معنی ہیں؟  
 تو فرمایا: 'المتحیرون'، یعنی متغیر و متبدلوج۔

حضرت عطاب بن یسار، حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ  
انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے کتابت علم کی اجازت مانگی؛ مگر انہیں  
اجازت ملی نہیں۔

حضرت حسن بن مسلم فرماتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کتابت علم  
سے منع کرتے ہوئے فرماتے تھے :

إنما ضل من كان قبلكم بالكتابة .

یعنی پہلی امتیں کتابت کی وجہ سے گمراہ ہوئیں۔

ابن ابی الدرد اپنے والد حضرت ابوالدرداء سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ  
بن مسعود رضی اللہ عنہم کی بارگاہ میں ان کے شاگرد آکر عرض کرنے لگے کہ ہم نے جو آپ

(۱) شعب الایمان بیہقی: ۱۹۷/۱۔..... شرح الشیۃ بغوی: ۱۱۶/۱۔..... جمع الجامع سیوطی: ۱۱۲۱/۱۔

سے علم لکھا ہے، کیا اسے دوبارہ آپ کے سامنے پیش کریں؛ تاکہ آپ ہمیں اس کی تشرع فرمائیں؟۔

فرمایا: ہاں!۔ چنانچہ جب وہ اس کو لے کر آئے تو حضرت عبداللہ بن مسعود نے کتاب لے کر پانی سے دھوڈا لی اور پھر ان کو واپس کر دی۔

حضرت فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اس میں راز یہ تھا کہ کتاب کی موجودگی میں کہیں یہ لوگ اسی پر اعتماد نہ کر بیٹھیں، اور حفظ و ضبط کرنا چھوڑ دیں۔ پھر اگر وہ کتاب کسی وجہ سے گم ہو جائے تو علم سے تھی دامن رہ جائیں گے۔ اور اس لیے کہ کتاب میں زیادتی اور تغیر ممکن ہے؛ لیکن حفظ اور یادداشت میں کوئی زیادتی و تغیر نہیں کر سکتا۔ نیز یہ کہ حافظ یقین کے ساتھ کلام کرتا ہے، مگر کتاب سے با تین باتے والا بلا حفظ، محض ظن و تجھیں کا سہارا لے کر خرد دیتا ہے۔

کتابت علم کو جائز کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ ایک مرتبہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے بیان فرمایا کہ کوئی صحابی مجھ سے زیادہ نہیں جانتا تھا سو اے حضرت عبداللہ بن عمرو کے۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ لکھ لیا کرتے تھے، اور میں نہیں لکھتا تھا۔

حضرت ابن جریح بن معروف سے روایت ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمر نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہِ اقدس میں عرض کیا: یا رسول اللہ! ہم جو آپ سے احادیث سنتے ہیں، کیا انہیں لکھ لیا کریں؟۔ فرمایا: نعم. ہاں (لکھ لیا کرو)۔ میں نے عرض کی کہ خوشی کے وقت کی یا غصہ کے وقت کی؟۔

فرمایا: نعم، فلانی لا أقول فيها إلا حقا۔ ہاں (دونوں وقوف کی) کیونکہ میں تو دونوں وقوف میں حق ہی کہتا ہوں۔ (۱)

(۱) مجمع بکیر طبرانی: ۹۶/۲۰ حدیث: ۱۳۲۷..... مجمع اوسط طبرانی: ۱/۱۷ حدیث: ۱۶۱۱۔

حضرت معاویہ بن قرۃ فرماتے ہیں :

من لم یكتب علمًا فلا یعد علمه علمًا .

یعنی جو اپنے علم کو لکھ کر محفوظ نہیں کرتا تو اس کا علم، علم ہی شمار نہیں کیا جاتا۔

جب بنی اسرائیل نے حضرت موسیٰ سے قرونِ اولیٰ کے بارے میں دریافت کیا تو اللہ تعالیٰ نے انھیں اس کی خبر دیتے ہوئے یوں فرمایا :

قَالَ عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّيْ فِيْ كِتَابٍ لَا يَضُلُّ وَلَا يَنْسَى ۝ (سورہ طہ)

(۵۲/۲۰)

(موسیٰ نے) فرمایا: ان کا علم میرے رب کے پاس کتاب میں (محفوظ) ہے، نہ میرا رب بھکلتا ہے اور نہ بھولتا ہے۔

حضرت ریچ بن ابی انیس اپنے دادا زید وزیاد سے روایت کرتے ہیں کہ وہ دونوں حضرت سلمان کی خدمت میں حاضر ہوئے، حضرت سلمان رات بھر حدیثیں بیان کرتے رہے اور یہ دونوں صحیح تک لکھتے رہے۔

حضرت امام حسن بن علی رضی اللہ عنہما بیان فرماتے ہیں :

لا یعجزن أحد کم أَن یکون عندہ کتاب من هذَا الْعِلْمِ .

یعنی تم میں سے کسی کو یہ بات عاجز نہ کر دے کہ اس کے پاس ان علوم کی کتابیں ہوں۔

نیز یہ کہ کتابت میں سب بتلا ہیں، اب اگر کوئی شخص نہیں لکھتا تو اس سے علم جاتا رہے گا۔ اور اگر لکھتے رہنے کا فائدہ یہ ہے کہ بھول چوک کی صورت میں فوراً کتاب سے دیکھ لیا کرے گا۔

امام ابو یوسف کی مشہور حکایت سے بھی اس پر روشنی پڑتی ہے کہ جب وہ امام محمد پر کتابت علم کی وجہ سے خفا ہوئے تو امام محمد نے جواب میں فرمایا :

إِنِّي خَفَتْ ذَهَابُ الْعِلْمِ لِأَنَّ النِّسَاءَ لَا يَلْدُنْ مَثْلَ أَبِي يُوسُفَ،  
وَلِأَنَّ الْأُمَّةَ قَدْ تَوَارَثَتْ كِتَابَةَ الْعِلْمِ وَلِأَنَّ صَاحِبَ الْخَطِّ  
مَسْرُورٌ وَصَاحِبَ الْحَفْظِ مَفْرُورٌ.

یعنی میں تو علم کے جاتے رہنے سے ڈرتا ہوں؛ اس لیے کہ عورتیں ہمیشہ  
ابو یوسف جیسے بچ نہیں جنیں گی۔ اور اس لیے بھی کہ امت ہمیشہ سے علم کو لھٹتی  
رہی ہے۔ نیز یہ کہ کتاب والا (انپی کتاب پر) مسرور رہتا ہے اور حفظ والا  
انپی یاد پر مفرور رہتا ہے۔

حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :  
ما رأءَ الْمُسْلِمُونَ حَسِنًا فَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ حَسِنٌ، وَمَا رَأَءَ  
الْمُسْلِمُونَ شَيْئًا فَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ شَيْئٌ . (۱)

یعنی جس چیز کو مسلمان اچھا سمجھیں وہ اللہ کے نزدیک بھی اچھی ہے، اور  
جس چیز کو مسلمان برا سمجھیں وہ چیز اللہ کے نزدیک بھی بُری ہے۔

ایک اور مقام پر ارشاد فرمایا :

لَا تَجْتَمِعُ أُمَّتِي عَلَى الضَّلَالِ أَبَدًا . (۲)

یعنی میری امت گمراہی پر جمع نہ ہوگی۔

نیز یہ کہ جب وہ کتاب نسل بعد نسل چلتی رہے گی تو وہی حق الیقین کے ساتھ سبیل  
المؤمنین قرار پائے گی۔ اسی مفہوم کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یوں پیش فرمایا ہے:  
أَصْحَابِي كَالنُّجُومِ الْمُزَاهِرَةِ بِأَيِّهِمْ اَقْتَدَيْتُمْ اَهْتَدَيْتُمْ . (۳)

(۱) مسندر ک حاکم: ۱۰/۲۵۷/۱ حدیث: ۲۲۳۹..... مسن طیاری: ۱/۲۵۵ حدیث: ۲۲۰..... مسن احمد بن حنبل: ۸/۱۹۷/۸ حدیث: ۳۶۲..... معرفۃ السنن والآثار تاریخی: ۱/۳۷..... شرح الرتبۃ: ۱/۹۹۔

(۲) مسندر ک حاکم: ۱۰/۳۸۰/۱ حدیث: ۳۶۰..... بیہم بیہم طبرانی: ۱/۸/۱ حدیث: ۱۳۲۸۔

(۳) مکملۃ المصابیح: ۳/۱۰/۳۱۰ حدیث: ۲۰۰۹..... الاباضۃ الکبریٰ ابن رطیب: ۲/۲۲۰/۲ حدیث: ۹۰۹..... 'الزاهرۃ' کا نقط حدیث کی کسی کتاب میں میری نظر سے نہیں گز را۔ اللہ رسولہ اعلم۔ - چیز کوئی -

یعنی میرے صحابہ چمکتے ستاروں کی مانند ہیں، ان میں سے جن کی بھی پیروی کر لی جائے ہدایت نصیب ہو جائے گی۔

حضرت نافع، عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہم سے روایت کرتے ہیں کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

اکتبوا هذا العلم من کل غنى وفقير، ومن کل صغیر وكبير،  
ومن ترك العلم من أجل أن صاحب العلم فقير أو أصغر منه  
سناً فليكتبوا مقعده في النار .

یعنی اس علم (کی روایت) کو امیر و غریب، اور چھوٹے بڑے ہر کسی سے لکھو۔ کیوں کہ اگر کسی نے علم کو صاحب علم کی غربت یا صغری کے باعث ترک کر دیا تو اسے چاہیے کہ وہ اپناٹھکانہ جہنم میں بنالے۔

### باب نمبر 3 : فتویٰ کے بیان میں

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: بعض علماء فتویٰ دینے کو کروہ کہا ہے، جب کہ جمہور اہل علم نے اس کی اجازت دی ہے، بشرطیہ وہ شخص فتویٰ دینے کا اہل ہو۔ پہلا گروہ دلیل میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ فرمان پیش کرتا ہے :

أَجْرُكُمْ عَلَى النَّارِ أَجْرُكُمْ عَلَى الْفَتْوَى . (۱)

یعنی تم میں سے آگ پر زیادہ جرأت والا وہ شخص ہے جو فتویٰ دینے میں زیادہ جری ہے۔

(۱) سنن داری: ارجو احادیث: ۱۵۹؛ مگر الفاظ حدیث یوں ہیں: أَجْرُكُمْ عَلَى الْفَتْوَى أَجْرُكُمْ عَلَى النَّارِ - اور دیگر کتب میں بھی یہی الفاظ وارد ہوئے ہیں: نزاع العمال: ۱۸۲/۱۰؛ ..... جامع الاحدیث سیوطی: ۳۹۱/۱؛ حدیث: ۲۱۵۔ - چیز کوئی -

حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ سے کچھ لوگوں نے فتویٰ طلب کیا تو آپ نے فرمایا :  
هذا خیر لكم و شر لی .

یعنی یہ تمہارے حق میں بہتر، اور میرے واسطے برائے۔

حضرت عبدالرحمن بن ابی ملیلی بیان کرتے ہیں کہ میں نے ایک سو بیس صحابہ کرام کو  
اس حال میں پایا کہ ان میں سے کوئی محدث تھا تو اس کی تمنا یہ ہوتی کہ میری بجائے کوئی  
اور بھائی حدیث بیان کرے۔ اور مفتی کو یہ خواہش ہوتی کہ میری جگہ کوئی دوسرا ساتھی فتویٰ  
دے۔ حضرت ابن سیرین بیان کرتے ہیں کہ حضرت حذیفہ بن یمان نے فرمایا :

إنما يفتى الناس أحد ثلاثة من يعلم ما نسخ من القرآن، أو  
أمير لا يجد بدأ من ذلك، أو أحمق متكلف .

یعنی فتویٰ دینا صرف تین لوگوں میں سے ایک کام ہے: یا تو وہ شخص جو  
قرآن مجید کے ناسخ و منسوخ کو جانے، یا امیر کہ اس کو فتویٰ دیے بغیر کوئی چارہ  
نہیں، یا احمق تکلف کرنے والا۔

چنانچہ حضرت ابن سیرین سے جب بھی کوئی فتویٰ پوچھتا تو فرماتے :  
لست بأحد هذين وأكره أن أكون الثالث .

یعنی میں پہلے دونوں میں سے تو ہوں نہیں، اور تیسرا بنا نہیں چاہتا!۔

فتولی دینے کو جائز کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ حضرت ابو ہریرہ، زید بن خالد اور  
شبیل بن معبد رضی اللہ عنہم فرماتے ہیں کہ ہم تینوں حضور نبی رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی  
خدمت میں حاضر تھے، اتنے میں ایک شخص کھڑا ہو کر کہنے لگا کہ میں آپ کو اللہ کی قسم دے  
کر کہتا ہوں کہ ہمارا فیصلہ کتاب اللہ کے موافق فرمادیں۔

یہ سن کر اس کا مقابلہ کھڑا ہوا جو اس سے زیادہ سمجھدار تھا، اور بولا: اس نے سچ کہا  
ہے۔ آپ ہمارے مقدمہ میں کتاب اللہ کے موافق حکم ارشاد فرمائیں، اور اجازت دیں

تاکہ مقدمہ کی پوری صورت حال آپ کے سامنے پیش کروں۔

آپ کی اجازت پا کر وہ یوں گویا ہوا: (یا رسول اللہ!) میرا بیٹا اس شخص کے پاس مزدوری کرتا تھا اور اس نے اس کی بیوی کے ساتھ بد کاری کر لی ہے۔

میں اس کے بدلہ میں اس کو سو بکریاں اور ایک غلام دے چکا ہوں۔ پھر میں نے علام سے اس بابت دریافت کیا تو انہوں نے فرمایا کہ میرے بیٹے پر سو کوڑے، اور ایک سال کی جلاوطنی ہے، اور اس کی بیوی کو رجم کیا جائے۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

أَنَا وَالذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا قَضَيْنِ بَيْنَكُمَا بِكِتابِ اللَّهِ تَعَالَى،  
أَمَا غَنِمَكُ وَخَادِمَكُ فَرِدٌ إِلَيْكُ، وَجَلْدُ ابْنِهِ مَائِةُ جَلْدٍ  
وَغَرْبَةُ عَامٍ .

یعنی مجھے تم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے، اب میں تمہارے مقدمے میں کتاب اللہ کے موافق فیصلہ کرتا ہوں۔ تیری بکریاں اور غلام تو تیری طرف واپس ہیں، اور اس کے بیٹے پر سو کوڑے اور ایک سال کی جلاوطنی ہے۔

پھر آپ نے حضرت ناجیہ اسلی کو حکم فرمایا کہ کسی دوسرے شخص کی بیوی سے جا کر پوچھو، اگر وہ واقعاً قرائزاً نہ کرے تو اس کو رجم کیا جائے۔<sup>(۱)</sup>

اس حدیث میں فتویٰ دینے کے جواز کی دلیل ہے کہ اس شخص نے عرض کی: میں نے علام سے پوچھا، اور انہوں نے مجھے فتویٰ دیا، اور پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کے فتویٰ دینے پر انکار بھی نہیں فرمایا۔

(۱) مسنون شافعی: ۱۸۳/۲..... مصنف عبدالرزاق: ۷۶۰..... مسخرج ابن عوان: ۱۳۳۱/۰..... مسنون کبریٰ بیہقی: ۲۱۲/۸۔

نیز اس حدیث میں اس بات کی بھی دلیل موجود ہے کہ فتویٰ دینا جائز ہے، اگرچہ اس مفتی سے زائد علم رکھنے والا شخص موجود ہو۔ کیا آپ دیکھ نہیں رہے ہیں کہ صحابہ کرام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانے میں فتویٰ دیا کرتے تھے۔

حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ سے کسی شخص نے سوال کیا کہ اگر حرم (یعنی احرام کی حالت میں) کوئی شخص شتر مرغ کا انڈا توڑ دے تو اس کا کیا حکم ہے؟۔ فرمایا: ہر انڈے کے بد لے ایک اونٹ کا بچہ قربان کرے۔

پھر وہی شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت با برکت میں حاضر ہوا اور اسی مسئلے کے بارے عرض گزار ہوا تو آپ نے ارشاد فرمایا :

قد قال لك على سمعت ولكن هلم إلى الرخصة فعليك بكل بيضة إطعام مسكين . (١)

یعنی جو کچھ علی نے کہا میں نے سن لیا ہے؛ لیکن تو رخصت اور آسانی کی طرف آ۔ جاتجھ پر بس اتنا ہے کہ ہر اٹھے کے بد لے ایک مسکین کو کھانا کھلادے۔

حضرت ابو ہریہ بیان کرتے ہیں کہ بھرین میں کسی نے ان سے سوال کیا کہ اگر حلال (یعنی غیر محرم) نے شکار کو ذبح کیا اور محرم اسے کھالے، تو اس کا کیا حکم ہے؟۔ فرمایا: حائز ہے۔

جب حضرت ابو ہریہ، حضرت عمر کی خدمت میں حاضر ہوئے تو اس واقعہ کا ذکر کیا۔  
اس پر امیر المؤمنین حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا :  
لو قلت غير هذا لفعلت بك كذا وكذا .

(١) مصنف عبد الرزاق: ٣٢٢٠ حدیث: ١٣٣١: ..... معرفة اسنن والآثار تأثیر: ٩/٢٥ حدیث: ٣٣٠١: ..... مسن  
احمد بن حنبل: ٣٢٣٢ حدیث: ٢١٢٣: ..... سنن دارقطنی: ٣٣٧/٢٥ حدیث: ٢٥٨٦: .....

یعنی اگر تو اس کے علاوہ کچھ اور کہتا تو میں تیرے ساتھ ایسا ایسا کرتا، (یعنی سختی سے پیش آتا)۔

یوں ہی صحابہ کرام حادث میں فتوی دیا کرتے تھے۔ اور یہی (صدیوں سے) مسلمانوں کا طریقہ چلتا آ رہا ہے؛ اس لیے کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے ارشاد فرمایا :

فَاسْأَلُوا أَهْلَ الْدِّيْنَ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۝ (سورہ نحل: ۳۲/۱۶)

سورة انبیاء: ۲۱)

تو تم اہل ذکر سے پوچھ لیا کرو، اگر تم (خود) نہ جانتے ہو۔

توجہ طرح اللہ تعالیٰ نے جاہلوں کو اہل علم سے پوچھنے کا حکم فرمایا ہے، یوں ہی علام کو بھی حکم ہے کہ جب کوئی ان سے مسئلہ دریافت کرے تو فوراً سوال کا جواب دیں۔

حکایت بیان کی جاتی ہے کہ ایک مرتبہ کچھ لوگوں نے تین عقلمندوں کو اکٹھا کیا، تاکہ پتا چل سکے کہ ان میں سب سے زیادہ دانش و رکون ہے۔ چنانچہ اس بات پر اتفاق ہوا کہ سب سے زیادہ عقلمندوں ہے جو وہی باتیں بتائے جو اسے معلوم ہیں۔

## باب نمبر 4 : فتوی کون دے؟

فقیہ ابواللیث علیہ الرحمہ فرماتے ہیں: کسی شخص کو اس وقت تک فتوی دینے کی اجازت نہیں، جب تک اسے اقوال علماء یعنی امام اعظم ابوحنیفہ اور ان کے صاحبین کے اقوال کی معرفت نہ ہو۔ نیز اسے یہ بھی پتا ہو کہ علمانے اس بات کا استخراج کہاں سے کیا ہے، مستزدیہ کہ وہ لوگوں کے معاملات پر بھی آگاہی رکھتا ہو؛ کیوں کہ بہت سے لوگ ایسے بھی ہوتے ہیں جو علماء کے اقوال اور ان کے مذاہب کو تو خوب جانتے ہیں؛ مگر لوگوں کے معاملات سے نابلد ہوتے ہیں۔

اب اگر اس سے کسی ایسے مسئلے کی بابت پوچھا گیا جس کا علم اسے ہے کہ ائمہ مذاہب اس پر متفق ہیں، تو اس کے اسے 'جاائز' یا 'ناجاائز' کہہ دینے میں کوئی حرج نہیں، اور اس کا یہ قول علی سبیل الحکایت شمار ہو گا۔

لیکن اگر وہ کوئی ایسا مسئلہ ہو جس میں علمانے اختلاف کیا ہے، اور پھر وہ یوں کہے کہ 'یہ فلاں امام کے نزدیک جائز ہے اور فلاں امام کے نزدیک ناجائز، تو اس میں بھی کوئی اندریشہ نہیں۔ لیکن اس کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ کسی عالم کے قول کو بغیر اس کی دلیل جانے اختیار کر لے۔

حضرت عصام بن یوسف بیان کرتے ہیں کہ میں ماتم میں تھا، جہاں امام اعظم ابو حنیفہ کے چارشاگرد زفر بن ہذیل، ابو یوسف، عاقبہ بن یزید اور ایک اور شخص۔ بعضوں نے کہا: وہ حسن بن زیاد تھے۔ تو وہ سب جمع ہو گئے، اور سب نے بالاتفاق یہ فرمایا کہ کسی شخص کو ہمارے قول پر ہماری دلیل جانے بغیر فتویٰ دینا حلال نہیں۔

حضرت ابراہیم بن یوسف، امام ابو یوسف سے روایت کرتے ہیں کہ امام اعظم ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا:

لا يحل لأحد أن يفتني بقولنا ما لم يعلم من أين قلنا.

یعنی کسی شخص کو ہمارے قول پر فتویٰ دینا حلال نہیں جب تک وہ یہ نہ جان لے کر ہم نے کہاں سے کہا ہے۔

حضرت عصام بن یوسف سے کسی نے کہا کہ آپ ابو حنیفہ کا بہت خلاف کرتے ہیں۔ فرمایا: ہاں اس لیے کہ ابو حنیفہ کو جو علم تھا وہ ہم کو نصیب نہیں، اور جو ان کا فہم تھا وہ ہم کو میسر نہیں، ہم کو جتنی فہم دی گئی ہے وہ ظاہر ہے اور جب تک کہ ان کے قول کو سمجھنا نہ لیں، فتویٰ نہیں دے سکتے۔

فقیہ ابواللیث سرقندی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ جو شخص مفتی ہو، یا مسلمانوں کے کسی کام کا متولی ہو، یا مخلوق اس کی معتقد ہو، تو اس کو چاہیے کہ مخلوق کی حاجت روائی کرے اور (نامراد) انھیں واپس نہ پھیرے، الایہ کہ کوئی عذر ہو، تاہم نزی اور حلم کا مظاہرہ کرے۔

حضرت قاسم بن محمد، ابن الی مریم سے روایت کرتے ہیں اور ان کو صحابہ کرام کی معیت میسر تھی، فرماتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من ولی من امور المسلمين شيئاً واحتجب دون خلتهم و  
حاجتهم و فاقتهم احتجب الله يوم القيمة دون خلته و حاجته  
و فاقهه . (۱)

یعنی جو شخص مسلمانوں کے کسی کام کا انچارج ہو، اور وہ لوگوں کی حاجت اور سیکھی اور فاقہ کی تدبیر نہ کرے، اور خلوت میں بیٹھا رہے تو قیامت میں اللہ اس کی سیکھی، تکلیف اور حاجت کی کچھ پرواہ نہ کرے گا۔

الہذا ایک مفتی کو چاہیے کہ متواضع اور نرم خو ہو، جابر و تندخو، درشت رو اور سخت دل نہ ہو؛ اس لیے کہ اللہ جل مجدہ نے فرمایا ہے :

فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنُتَّ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّا غَلِيظَ الْقُلُوبِ  
لَا نَفْضُوا مِنْ حَوْلِكَ ۝ (سورہ آل عمران: ۱۵۹، ۳)

(اے حبیب والا صفات!) پس اللہ کی کیسی رحمت ہے کہ آپ ان کے لیے نرم طبع ہیں، اور اگر آپ تندخو (اور) سخت دل ہوتے تو لوگ آپ کے گرد سے چھٹ کر بھاگ جاتے۔

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۲۲/ ۹، حدیث: ۲۲۱۲۸..... کنز العمال: ۲/ ۱۸، حدیث: ۱۳۶۳۵۔

## باب نمبر 5 : اختلاف کا اسلامی تصور

فقیہ ابواللیث رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: علامے مختلف فیہ مسائل میں کلام کیا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ دونوں قول صواب ہیں اور یہ فرقہ معتزلہ کا قول ہے۔ جب کہ بعض کا کہنا یہ ہے کہ ایک قول صواب ہے اور دوسرا خطا، مگر خطا کرنے والے پر گناہ نہیں۔ اور یہی قول درست ہے۔

پہلے گروہ کی دلیل یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بنو نضیر کے کھجور کے باغ کو کاث ڈالنے کا حکم ارشاد فرمایا۔ ابویلیٰ مازنی چن چن کر عجوہ کھجور کے درخت کا شتہ، اور عبد اللہ بن سلام دوسری قسم کے۔

ابویلیٰ سے کسی نے پوچھا کہ آپ عجوہ ہی کیوں کاٹ رہے ہیں؟ فرمایا: اس لیے کہ اس میں دشمنوں کا نقصان زیادہ ہے۔ اور عبد اللہ بن سلام سے کسی نے پوچھا کہ آپ دوسری قسم کی کھجور کیوں کاٹ رہے ہیں، تو انہوں نے فرمایا: اس لیے کہ یہ درخت اب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ہو گئے؛ سو میرا مجی چاہتا ہے کہ عجوہ جو عمدہ کھجور ہے، باقی رہے، تو اس پر یہ آیت مبارکہ نازل ہوتی:

مَا قَطْعَتُمْ مِنْ لِبَنَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا فَإِنَّمَا عَلَى أَصْوَلِهَا فِي أَذْنِ اللَّهِ  
وَلَيُخْزِيَ الْفَاسِقِينَ ۝ (سورہ حشر: ۵۹)

(اے مومنو! یہود بنو نضیر کے محاصرہ کے دوران) جو کھجور کے درخت تم نے کاث ڈالے یا تم نے انہیں ان کی جڑوں پر کھڑا چھوڑ دیا تو (یہ سب) اللہ ہی کے حکم سے تھا اور اس لیے کہ وہ نافرمانوں کو ذلیل و رسوا کرے۔  
تو اس طرح اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے دونوں کا فعل پسند کیا۔

دوسرے گروہ کی دلیل یہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت عمرو بن العاص کو حکم دیا کہ ان دونوں میں فیصلہ کرو۔

یہ سن کر انہوں نے عرض کی: یا رسول اللہ! آپ کے ہوتے ہوئے میں فیصلہ کروں؟ فرمایا: ہاں۔ انہوں نے پھر عرض کی: یا رسول اللہ! اس میں مجھے کیا فائدہ ہے؟۔ ارشاد فرمایا:

علیٰ انکَ إِنْ أَصْبَتْ فَلَكَ عَشْرُ حَسَنَاتٍ وَإِنْ أَخْطَأْتَ  
فَلَكَ أَجْرٌ وَاحِدٌ . (۱)

یعنی تیرا فائدہ یہ ہو گا کہ اگر تیرا فیصلہ حق واقع ہوا تو تمہیں دس نیکیاں ملیں گی، اور اگر خطا ہوا تو ایک نیکی ملے گی۔

چنانچہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بیان سے آشکارا ہو گیا کہ مجہد کبھی خطا کرتا ہے اور کبھی صواب۔

اسی لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَذَاوَدَ وَسُلَيْمَانَ إِذْ يَحْكُمَا فِي الْحَرْثِ إِذْ نَقْشَتْ فِيهِ غَنَمُ  
الْقَوْمِ وَكُنَّا لِلْحُكْمِ مُشَهِّدِينَ، فَفَهَمْنَاهَا سُلَيْمَانَ ... ۰ (سورہ  
انبیاء: ۲۱/۷۸-۷۹)

اور داؤ و اور سلیمان (علیہما السلام کا قصہ بھی یاد کریں) جب وہ دونوں کھیتی (کے ایک مقدمہ) میں فیصلہ کرنے لگے۔ جب ایک قوم کی بکریاں اس میں رات کے وقت بغیر چرواہے کے گھسنے تھیں (اور اس کھیتی کو تباہ کر دیا تھا)، اور ہم ان کے فیصلہ کا مشاہدہ فرمائے تھے۔ چنانچہ ہم ہی نے سلیمان (علیہ السلام) کو وہ (فیصلہ کرنے کا طریقہ) سکھایا تھا۔

(۱) مسند حاکم: ۳۲۶/۱۶: حدیث ۱۰۳: ۷.....جامع الاحادیث سیوطی: ۵/ ۳۲۲: حدیث: ۳۲۱۶۔

تو دیکھیں کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت سلیمان علیہ السلام کی سمجھ کی تعریف کی؛ اس لیے کہ حضرت سلیمان نے اپنے فہم سے وہ امر دریافت فرمایا جو حضرت داؤد علیہ السلام دریافت نہ کر سکے۔ اور اگر دونوں حکم برابر میں برصواب ہوتے تو حضرت سلیمان کی سمجھ لاائق تعریف نہ ہوتی۔

اور جب دونوں قول میں سے ایک قول خطا ہو تو خطا کرنے والے پر گناہ نہیں؛  
کیونکہ اس کو شارع علیہ السلام سے اجازت اجتہاد حاصل تھی۔

موئی بن جہنی، طلحہ بن مطرف سے روایت کرتے ہیں کہ ان کے سامنے جب کبھی اختلاف کا ذکر آتا تو یوں فرماتے :

لاتقولوا الاختلاف ولكن قولوا السعة .

یعنی اسے اختلاف نہ کہو بلکہ اس کو وسعت کہو۔

حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں :

ما أحب أن يكون لي باختلاف أصحاب رسول الله ﷺ من حمر النعم .

یعنی مجھ کو صحابہؓ کرام کا اختلاف سرخ اونٹیوں سے بھی زیادہ محبوب ہے۔

وجہ اس کی یہ ہے کہ اگر صحابہ اختلاف نہ کرتے تو صحابہ کے بعد پھر کسی کے لیے اختلاف جائز نہ ہوتا، اور جب اختلاف جائز نہ ہوتا تو عوام پر بڑی بیکاری آ جاتی۔

حضرت قاسم بن محمد فرماتے ہیں :

اختلاف الصحابة كان رحمة للمسلمين .

یعنی صحابہؓ کرام کا اختلاف مسلمانوں کے لیے رحمت ہے۔

## باب نمبر 6 : حدیث کی روایت بالمعنى

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حدیث کے بالمعنى روایت کرنے میں بعض بھی علمانے اختلاف کیا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ روایت بالمعنى جائز ہی نہیں۔ جب کہ بعض اس کے جواز کے قائل ہیں، اور یہی صحیح ہے۔

پہلے گروہ کی دلیل وہ روایت ہے کہ حضور رحمت عالم نور مجسم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

نضر اللہ امرأ سمع مني حديثاً فبلغه كما سمع .<sup>(۱)</sup>  
یعنی اللہ اس شخص کو ترویزہ رکھے جس نے مجھ سے کوئی حدیث سنی اور جیسی سنی  
ویسی ہی آگے پہنچا دی۔

حضرت براء بن عازب بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک شخص کو دعا سکھاتے ہوئے، دعا کے آخر میں یہ لفظ ارشاد فرمائے :

امنت بكتابك الذي أنزلت ونبيك الذي أرسلت .<sup>(۲)</sup>  
یعنی میں ایمان لایا اس کتاب پر جو تو نے نازل فرمائی اور اس نبی پر جو تو  
نے بھیجا۔

اس آدمی نے 'نبیک'، کی جگہ 'رسولک'، کہا تو آپ نے فرمایا کہ 'نبیک  
الذی أرسلت'، پڑھو۔ اور آپ نے لفظ کو بدلنے سے منع فرمایا۔

دوسرا گروہ کی دلیل یہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

(۱) سنن ترمذی: ۱۰/۲۳، حدیث: ۲۸۲۹..... من در الصحابة في الكتاب التسعية: ۲۸۲/۲۵..... شعب  
الإيمان ترمذی: ۲۵۸/۳..... حدیث: ۱۶۹۳..... من در ابویلی موصی: ۳۸۲/۱۰..... حدیث: ۵۰۰۰۔

(۲) صحیح مسلم: ۷/۳۲۵..... حدیث: ۷/۴۰۵..... مشکل الآثار طحاوی: ۳/۱۳۵..... حدیث: ۹۵۸۔

اُلا فلیبلغ الشاهد الغائب . (۱)

یعنی حاضر غائب کو پہنچا دے۔

گویا آپ نے ہمیں مطلقاً تبلیغ کا حکم فرمایا۔ اور ظاہر ہے کہ ہر قوم اپنی زبان میں تبلیغ کے فرائض انجام دے گی۔ صحابی رسول وائلہ بن الائچ فرماتے ہیں :

إِذَا حَدَّثْتُكُمْ حَدِيثًا بِالْمَعْنَى فَحَسِبُوكُمْ .

یعنی جب ہم تم سے حدیث کو بالمعنی روایت کریں تو تم کو کافی ہے۔

ابن عوف فرماتے ہیں کہ ابراہیم خجعی، شعی اور حسن بصری حدیث کو بالمعنی روایت کیا کرتے تھے۔

وَعَنْ بْنِ الْجَرَاحِ فَرِمَاتَهُ ہیں :

لَوْلَمْ يَكُنْ بِالْمَعْنَى وَاسْعَى لِهِلْكَ النَّاسِ .

یعنی اگر حدیث بالمعنی روایت کرنے کی گنجائش نہ ہوتی تو مخلوق ہلاک ہو جاتی (یعنی مشقت میں پڑ جاتی)۔

حضرت سفیان ثوری نے فرمایا کہ اگر میں تم سے کہوں کہ میں اسی طرح حدیث بیان کرتا ہوں جس طرح میں سنتا ہوں تو میری تصدیق نہ کرو؛ اس لیے کہ اللہ نے فرمایا ہے :

**فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لَيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ**

**وَلَيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ ۝ (سورہ توبہ: ۹)**

تو ان میں سے ہر ایک گروہ (یا قبیلہ) کی ایک جماعت کیوں نہ نکلے کہ وہ لوگ دین میں تنفس (یعنی خوب فہم و بصیرت) حاصل کریں اور وہ اپنی قوم کو ڈرا کیں جب وہ ان کی طرف پلٹ کر آئیں۔

(۱) صحیح بخاری: ۱۴۲۹ / حدیث: ۷۶ ..... صحیح مسلم: ۱۱ / ۲۶۸ / حدیث: ۳۲۸ ..... سنن ترمذی: ۳۲۵ / ۳ ..... حدیث: ۸۱۳ ..... سنن نسائی: ۳۶۱ / ۹ ..... حدیث: ۲۸۸۹ -

لہذا اگر کوئی قوم ایسی ہو کہ زبانِ عربی نہ صحیتی ہو تو یہ ضروری ہے کہ ان کی زبان میں بیان کیا جائے، پس ثابت ہوا کہ اعتبار معنوں کا ہے نہ کہ لفظوں کا۔

## باب نمبر 7 : حدیث کی روایت اور اجازت

فقیہ ابواللیث رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں: روایت حدیث اور اجازت میں بھی علماء نے اختلاف کیا ہے کہ اگر 'حدشا' کی جگہ 'خبرنا' کہا، یا 'خبرنا' کی جگہ 'حدشا' کہا تو جائز ہے یا نہیں؟ -

بعض محدثین کا کہنا ہے کہ جب آپ نے کسی محدث کو حدیث پڑھ کر سنائی اور پھر روایت کا ارادہ کیا تو آپ کو 'خبرنا فلاں' کہنا چاہیے۔ اور اگر حدیث آپ کو پڑھ کر سنائی جائے تو آپ کو 'حدشا فلاں' کہنا چاہیے۔ جب کہ اکثر علماء کرام کا موقف یہ ہے کہ یہ دونوں برابر ہیں، اور اسی پر ہمارا عمل ہے۔

قاضی ابو یوسف رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ جب آپ حدیث کو پڑھ کر سنائیں تو آپ کو اختیار ہے خواہ 'حدشا' کہیں، خواہ 'خبرنا' اور چاہیں تو 'سمعة من فلاں' کہیں۔ ابو مطیع بلخی بیان کرتے ہیں کہ میں نے امام ابوحنیفہ سے پوچھا کہ 'حدشا' کہوں، یا 'خبرنا' کہوں؟ - فرمایا: مرضی ہے، جی چاہے تو 'حدشا' کہیں یا 'خبرنا' کہیں۔

یہی بات شعبہ بن الجحاج نے بھی بیان کی کہ جی چاہے تو 'خبرنا' کہیں، یا 'حدشا' کہیں، یا 'ابنانا' کہیں۔

اور جب کوئی محدث یہ کہے کہ میں نے آپ کو اجازت دی کہ آپ حدیث کی روایت مجھ سے آگے کریں، تو آپ کو جائز نہیں کہ 'حدشا' یا 'خبرنا' کہیں، ہاں یہ کہنا جائز ہے کہ فلاں محدث نے مجھ کو اجازت دی ہے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے قاضی خلیل بن احمد رحمہ اللہ سے سنا ہے کہ انہوں نے ابو طاہر احمد بن سفیان الدیامی کو کہتے سنا ہے کہ محدث یہ کہے: میں نے اجازت دی کہ آپ مجھ سے حدیث روایت کریں، تو گویا انہوں نے کہا کہ میں نے آپ کو اپنے اوپر جھوٹ بولنے کی اجازت دی۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ اگر کسی محدث نے حدیث لکھ بھیجی، یا اپنی کتاب آپ کو دیتے ہوئے کہا کہ مجھ سے حدیث بیان کی فلاں نے ساری اس چیز کی جو اس کتاب میں ہے تو اب آپ کے لیے اخربنی فلاں، کہنا جائز ہے، لیکن حدثنا، کہنا آپ کے لیا بھی درست نہیں؛ اس لیے کہ کتابت خبر ہے اور حدیث آمنے سامنے ہوتی ہے۔ کیا آپ کو علم نہیں کہ اگر کسی شخص نے قسم کھائی کہ فلاں کو فلانی خبر دوں گا، پھر وہی خبر لکھ بھیجی تو اس شخص کی قسم ٹوٹ جائے گی، اور اگر قسم کھائی حدیث نہ کرنے کی، پھر لکھ بھیجا تو قسم نہیں ٹوٹی، جب تک آمنے سامنے ہو کر حدیث نہ کرے۔

ابو ضمرہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عمر نے فرمایا کہ میں نے ابن شہاب کو دیکھا کہ ان کے پاس کوئی کتاب لائی گئی، اور ان سے کہا گیا کہ یہ آپ کی کتاب ہے آپ اسے پہچانتے ہیں؟۔

فرمایا: ہاں۔ پھر وہ اس سے ایسے خوش ہوئے جیسے کہ وہ اگر اس کتاب کو ان پر پڑھتے اور پھر وہ لوگ لکھتے اس کو اور دوسروں کو اس کی خبر دیتے۔

عبدالعزیز بن ابان بیان کرتے ہیں کہ شعبہ نے فرمایا: منصور بن منعم نے میرے پاس ایک حدیث لکھ کر بھیجی۔ پھر جب میری ان سے ملاقات ہوئی تو اس حدیث کے بارے میں نے پوچھا: تو فرمانے لگے کہ کیا وہ حدیث میں نے آپ کو لکھ نہیں بھیجی تھی۔ میں نے کہا کہ کیا لکھ بھیجنا حدیث کرنے کے برابر ہے۔ تو فرمایا: اور کیا۔ پھر میں نے یہ ماجرا ایوب سختیانی سے ذکر کیا تو انہوں نے فرمایا: سچ تو ہے کہ جب اس نے حدیث لکھ

بھی تو گویا حدیث بیان کر دی۔

امام محمد بن حسن رحمہ اللہ بیان فرماتے ہیں کہ کسی عالم کا آپ کے پاس کچھ لکھ بھیجنا اور آپ کا اس سے خود سننا برابر ہے۔ اور آپ کے لیے اس سے روایت کرنی جائز ہے۔ اگر اس نے آپ کو کچھ لکھ کر بھیجا تو یہ بھی ایسے جائز ہے جیسے آپ نے اس سے کچھ سننا۔ اور یہ دونوں لفظ روایت میں مختلف ہوں گے۔

## باب نمبر 8 : علم کن سے سیکھے؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ایک طالب علم کو چاہیے کہ وہ ہر شخص سے علم حاصل نہ کرے بلکہ امانت دار اور دیانت دار سے سیکھے؛ اس لیے کہ دین کا قیام علم سے ہے؛ لہذا چاہیے کہ اپنے دین کو ایسے شخص کے پاس امانت رکھے جس کو امانت دار سمجھے۔ عباد بن کثیر بیان کرتے ہیں کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

لا تحدثوا ممن لا تقبلون شهادته . (۱)

یعنی ایسے شخص سے حدیث روایت نہ کرو جس کی شہادت قبل قبول نہ ہو۔

حضرت محمد بن سیرین فرمایا کرتے تھے :

إن هذا العلم دين فانظروا عنمن تأخذون دينكم .

یعنی یہ علم دین ہے جن سے علم سیکھو پہلے ان کی جانچ پڑتاں کرلو۔

حضرت حسن بصری بیان کرتے ہیں :

من قال قولًا حسناً و عمل عملاً سیئًا فلا تأخذوا عنه علمًا

ولا تعتمدوا عليه .

(۱) ذخیرۃ الحفاظ: ۲۵۹۳/۵ حدیث: ۶۰۲۸۔

یعنی جو شخص دوسروں کو حق بات بتائے اور خود برا عمل کرے، اس سے کوئی علم نہ سیکھو، اور نہ اس پر اعتماد کرو۔

یہاں یہ اعتراض ہو سکتا ہے کہ حضرت انس بن مالک روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم علیہ السلام نے ایک مقام پر ارشاد فرمایا:

العلم ضالة المؤمن حيث ما وجده أخذه . (۱)

یعنی علم، مومن کی گم شدہ چیز ہے، تو جہاں کہیں اس کو پائے، فوراً لے لے۔

تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جو کوئی ثقہ ہو تو اس سے علم سکھے اور جو ثقہ نہ ہو تو نہ سیکھے۔

اب اگر کسی شخص نے کوئی حدیث یا کوئی مسئلہ سنا، اور وہ حدیث یا مسئلہ اصول دین کے موافق ہے تو اس پر عمل کرنا جائز ہے۔ لیکن اگر قائل ثقہ نہ ہو تو اس شخص کے لیے روا نہیں کہ اس کے قول کو قبول کرے۔ ہاں، اگر وہ قول اصول دین کے موافق ہے تو قبول کرے اور اس پر عمل کرنا بھی جائز ہے۔

اسی طرح اگر کوئی حدیث لکھی ہوئی مل گئی، یا کوئی مسئلہ مل گیا تو اگر وہ حدیث و مسئلہ اصول کے موافق ہو تو اس پر عمل بھی جائز ہے، اور اگر موافق نہیں تو (ہرگز) جائز نہیں۔

عبد الرحمن بن أبي ليلى حضرت علی سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

من حدث بحديث وهو يرى أنه كذب فهو أحد الكاذبين . (۲)

یعنی جو مجھ سے کوئی حدیث روایت کرے اور وہ جانتا ہے کہ یہ حدیث جھوٹی ہے تو وہ دو جھوٹوں میں سے ایک جھوٹا ہے۔

(۱) سنن ترمذی: ۱۰/۲۰۹ حديث: ۲۹۰۳ میں الفاظ کے ذریسے اختلاف کے ساتھ ایک روایت یوں آئی ہے:  
الكلمة الحكمة ضالة المؤمن فحيث وجده فهو أحق بها۔ مکملۃ المصائب: ۱/۷۷  
حدیث: ۲۱۶۔

(۲) شعب الایمان تہییق: ۱/۱..... معرفۃ السنن والآثار: ۲۲/۱ حديث: ۲۱..... مندرجہ: ۳۲۰/۳۹ حديث: ۱۸۰۳..... مندرجہ: ۱/۹۳ حديث: ۵۲۱..... علی دارقطنی: ۳۹۹ حديث: ۲۷۰/۳

## باب نمبر ۹ : مجلسِ وعظ منعقد کرنا کیسا؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: بعض علمانے وعظ کے لیے لوگوں کے جم ہونے کو بھی مکروہ کہا ہے؛ مگر بعض نے کہا کہ اگر وعظ اللہ کی رضا و خشنودی کے لیے ہوتا کوئی حرج نہیں کہ اس سے وہ شریعت کی بہت سی باتیں معلوم کر لے گا، اور یہی قول صحیح ہے۔

جن علمانے مجلسِ وعظ کو مکروہ بتایا ہے، ان کی دلیل وہ روایت ہے جو حضرت عمر بن شعیب نے اپنی سند کے ساتھ نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے نقل کی ہے کہ آپ نے فرمایا:

لا يعظ الناس إلا أمير أو مأمور أو مواعٍ . (۱)

یعنی مغلوق کو نصیحت کرنے کا حق امیر کو ہے یا اس کے نائب کو یا پھر ریا کا رکو۔

حضرت تمیم داری بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے ہر ہفتہ کے دون وعظ کہنے کی اجازت مانگی، تو آپ نے فرمایا: اس وعظ سے تمہارا مقصد کیا ہے؟ - عرض کی: لوگوں کو نصیحت کرنا۔ فرمایا:

ذکرِ إن شئت واعلم أنه الذبح .

یعنی ٹھیک ہے، چاہو تو نصیحت کرو؛ لیکن یاد رکھنا کہ وعظ کہنا ذبح ہونے کے مراہر ہے۔

حضرت عمر فاروق کا یہ قول دراصل اس فرمانِ رسالت سے مطابقت رکھتا ہے:

من استقصى فقد ذبح بغير سكين .

یعنی جس نے منصب قضا طلب کیا وہ بغير چھری کے ذبح ہوا۔

(۱) سنن ابن ماجہ: ۳۲۹/۱۱: حدیث: ۳۸۸۵..... مسن احمد بن حنبل: ۳۵۰/۱۲: حدیث: ۲۸۲۱: ..... تحقیق اوسط طبرانی: ۳۸۸/۲: حدیث: ۹۸۹: ..... جامع الاحادیث سیوطی: ۲۲۲/۱۷: حدیث: ۱۸۰۹: ..... لیکن جملہ کتب حدیث میں لا يعظ کی بجائے لا يقص کا لکھ دار ہوا ہے۔ - چیا کوئی -

نیز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک موقع پر ارشاد فرمایا :  
القاص ینتظر المقت، والمستمع ینتظر الرحمة . (۱)  
یعنی واعظ اللہ کے غصب کا انتظار کرتا ہے، اور سننے والا رحمت کا منتظر  
ہوتا ہے۔

حضرت ابو قلابہ بیان کرتے ہیں کہ وہ ایک دفعہ نماز سے فارغ ہوئے تو اچانک  
ایک شخص آ کر وعظ کہنے لگا تو آپ نے فرمایا :  
إنما أنت حمارٌ ناهقٌ و تروىٰ نهاقاً و إن عدت إليناٰ لనؤدبنك .  
یعنی تو حمارِ نہق ہے اور جو کچھ روایت کرتا ہے گدھے کی آواز ہے۔ اگر تو  
دوبارہ ہمارے ہاتھ چڑھ گیا تو ہم تجھے اچھا سبق سکھائیں گے۔  
حضرت ابراہیم ختم رحمہ اللہ کہا کرتے تھے کہ میں وعظ کو تین آیتوں کی وجہ سے ناپسند  
جاتا ہوں۔ پہلی آیت، جس میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

أَتَامْرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَ تَنْسُونَ أَنْفُسَكُمْ ۝ (سورہ بقرہ: ۲۲۷)  
کیا تم دوسرے لوگوں کو میکی کا حکم دیتے ہو، اور اپنے آپ کو بھول جاتے  
ہو!۔

دوسری آیت یہ ہے :  
لَمْ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۝ (سورہ صف: ۲۶)  
تم وہ باتیں کیوں کہتے ہو جو تم کرتے نہیں ہو!۔  
اور تیسرا آیت یہ ہے :  
وَ مَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَا أَنْهَكُمْ عَنْهُ ۝ (سورہ ہود: ۱۱۸)

(۱) مسند شہاب قضائی: ۱۸/۲..... مجمع کبیر طبرانی: ۵۶/۱..... مجمع الردا کد: ۲۳۲/۱..... حدیث:  
کنز العمال: ۹۱۳..... حدیث: ۲۰۹/۱۵..... حدیث: ۲۲۳۱۸۔

اور میں یہ (بھی) نہیں چاہتا کہ تمہارے پیچھے لگ کر (حق کے خلاف) خود وہی کچھ کرنے لگوں جس سے میں تمہیں منع کر رہا ہوں۔

حدیث شریف میں آتا ہے کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی وحی بھیجی جس میں فرمایا:

عَظِّمْ نَفْسَكَ فَإِنْ أَتَعْزَّتْ فَعُظِّمَ النَّاسُ وَإِلَا فَاسْتَحْ مِنِي . (۱)  
یعنی پہلے اپنے نفس کو نصیحت کرو، جب وہ نصیحت قبول کر لے، تب دوسروں کو نصیحت کرو؛ ورنہ مجھ سے حیا کرو۔

مجلس وعظ کو جائز بتانے والوں کی دلیل اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے:  
وَذَكْرُ فَيْلَ اللَّذُكْرَ تَنْعَمُ الْمُؤْمِنُونَ ۝ (سورہ ذاریات: ۵۵/۵)  
اور آپ نصیحت کرتے رہیں کہ یہیک نصیحت مونوں کو فائدہ دیتی ہے۔

دوسری آیت پاک میں ہے:

وَلَيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ۝ (سورہ  
توبہ: ۱۲۲/۹)

اور وہ اپنی قوم کو ڈرا میں جب وہ ان کی طرف پلٹ کر آئیں؛ تاکہ وہ (گناہوں اور نافرمانی کی زندگی سے) بچیں۔

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ارشاد فرمایا:  
یا معاشر القصاص! لا تقصوا فقد فقه الناس.  
یعنی اے گروہ واعظین! اب وعظ نہ کہو؛ اس لیے کہ لوگ سمجھدار ہو گئے ہیں۔

(۱) جامع الاحادیث القدیس: ۱/۵۰ حدیث: ۹۱۶..... جامع الاحادیث سیوطی: ۱۰/۲۳۹ حدیث: ۹۵۳.....  
کنز العمال: ۱۵/۹۵ حدیث: ۲۳۵۲..... حلیۃ الاولیاء: ۲۸۲/۲۔

تو حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا یہ قول اس بات کی دلیل ہے کہ اگر لوگ انجان (کم علم اور کم فہم) ہوں تو وعظ کہنے میں کچھ مضائ نہیں۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ ہر جمعرات کی شام کو اپنے پاؤں پر کھڑے ہو کر لوگوں کو نصیحت کیا کرتے تھے، اور متعدد دعائیں بھی مانگا کرتے تھے۔

عطاب بن بیسار نے حضرت ابو ہریرہ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے فرمایا :

من کتم علی الناس علمًا يعلمه الْجَمْ بِلْ جَامَ مِنْ نَارِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ .

یعنی جو صاحب علم لوگوں سے اپنے علم کو چھپائے، قیامت کے دن اس کے منه میں آگ کی لگام دی جائے گی۔

اسی سے ملتی جلتی ایک حدیث بھی آقاے کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مردی ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا :

لَوْلَا أَيْةً مِّنْ كِتَابِ اللَّهِ مَا جَلَسْتُ لِلنَّاسِ وَهِيَ قَوْلُهُ تَعَالَى :

إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَىٰ ۝ (سورہ

(بقرہ: ۲/۱۵۹)

یعنی اگر کلام الہی میں یہ آیت نہ ہوتی تو میں لوگوں کی تعلیم کے لیے یوں (ہرگز) نہ بیٹھا کرتا، اور وہ یہ ہے: بیشک جو لوگ ہماری نازل کردہ حلی نشانیوں اور ہدایت کو چھپاتے ہیں اس کے بعد کہ ہم نے اسے لوگوں کے لیے (اپنی) کتاب میں واضح کر دیا ہے....

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

بَلْغُوا عَنِ الْوِلَايَةِ، وَحَدَّثُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ فَإِنْ فِيهِمْ

الْأَعْجَبُ وَلَا حَرْجٌ، وَمَنْ كَذَّبَ عَلَيْهِ مِنْهُمْ فَلَيَتَبُوأْ مَقْعِدَهُ

من النار .<sup>(۱)</sup>

یعنی میری طرف سے (لوگوں کو) پہنچا دو اگرچہ تمہارے پاس ایک ہی آیت ہو۔ اور اسرائیلی روایات نقل کیا کرو کہ اس میں کچھ مضافات نہیں؛ کیوں کہ اس میں عجیب و غریب قصے ہوئے ہیں۔ اور اگر جان بوجھ کر کسی نے مجھ پر جھوٹ باندھا تو اسے چاہیے کہ اپناٹھکا ناجہنم میں کر لے۔

حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ارشاد فرمایا :

لولا العلماء لصار الناس كلهم مثل البهائم .  
یعنی اگر علمانہ ہوتے تو سارے لوگ جانوروں کی طرح ہو جاتے۔

## باب نمبر 10 : واعظ و خطیب کیسا ہو؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: سب سے پہلی چیز یہ کہ نصیحت کرنے والا (واعظ و خطیب) نیک ہو؛ اس لیے کہ اگر وہ خود نیک نہ ہو گا تو سمجھدار لوگ اس کے پاس نہ آئیں گے، اور صرف بے وقوف ہی اس کے پیچھے پیچھے لگے رہیں گے، جس سے فتنہ و فساد پیدا ہو گا، اور انجام کارائی شخص کا کلام لوگوں کے دلوں پر مطلقاً آثر نہ کرے گا۔

دوسری چیز یہ کہ نصیحت کرنے والے (واعظ و خطیب) کے لیے یہ ضروری ہے کہ پرہیز گار ہو۔ اور لوگوں سے کوئی الیکی حدیث بیان نہ کرے جو درجہ صحبت سے گری ہوئی ہو؛ اس لیے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

(۱) صحیح بخاری: ۱۲/۷ احادیث: ۳۳۶۱..... سنن ترمذی: ۱۰/۱۸۱ احادیث: ۲۸۸۱..... سنن داری: ۹۸/۲: حدیث: ۵۵..... مصنف عبد الرزاق: ۱۰۹/۲ احادیث: ۷۰۱۵..... صحیح ابن حبان: ۵۰/۲۶ حدیث: ۲۶۳۶۲

من حدث بحدث و هو يرى أنه كذب فهو أحد الكذابين .<sup>(۱)</sup>  
يعني جو شخص کوئی حديث بیان کرے اور جانتا ہو کہ وہ جھوٹی ہے تو وہ دو  
جھوٹوں میں سے ایک ہے۔

تیری چیز یہ کہ واعظ کو اس بات کی فکر ہونی چاہیے کہ مجلس طویل نہ ہونے پائے؛  
ورنہ لوگ گھبرا جائیں گے، اور مجلس علم کی برکات جاتی رہیں گی۔

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

إِنَّ لِلْقُلُوبَ نِشَاطًا وَإِقْبَالًا وَإِنَّ لَهَا تَوْلِيَةً وَإِدْبَارًا فَحَدَّثَ  
الْقَوْمَ مَا أَقْبَلُوا عَلَيْكَ .

يعني ایک وقت دلوں کے خوش ہونے اور لگنے (قبول کرنے) کا ہوتا ہے،  
اور ایک وقت دلوں کی گھبراہست اور اکتاہست کا ہوتا ہے؛ لہذا لوگوں کو اس  
وقت تک نصیحت کرو جب تک ان کا دل لگا رہے۔

ابن شہاب زہری بیان کرتے ہیں کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
رَوَحُوا الْقُلُوبُ سَاعَةً فَسَاعَةً .<sup>(۲)</sup>

يعني دلوں کو تھوڑی تھوڑی دیر بعد راحت دیتے رہو۔

حضرت زید بن اسلم اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ بنی اسرائیل میں ایک  
واعظ تھا جو کہ بہت طویل وعظ کیا کرتا تھا، یہاں تک کہ لوگ اکتا جایا کرتے؛ انجام کاروہ  
واعظ اور سب اکتائے والے لعنت کیے گئے۔

چوتھی چیز یہ کہ واعظ کو چاہیے کہ وہ متواضع، اور نرم دل ہو۔ متکبر، سخت گو اور سخت دل

(۱) شعب الایمان بیانی: ۱/۱..... معرفۃ السنن والآثار: ۲۶/۱..... مندرجہ: ۳۲۰/۳۹ حديث:  
۳۷۰/۱۸..... مندرجہ: ۱/۹۳ حديث: ۵۲۱..... علی دارقطنی: ۳۷۰/۳..... مندرجہ: ۳۹۹:-

(۲) مندرجہ: ۳/۵۳..... حديث: ۲۲۹..... جامع الاحادیث سیوطی: ۱۳۸/۱۳..... حديث:  
العمال: ۳۷/۳..... حديث: ۵۳۵:-

ہرگز نہ ہو؛ اس لیے کہ تواضع اور نرمی رسول گرامی وقار صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاکیزہ اخلاق میں سے ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لَنَتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظُّا غَلِيظَ الْقُلُوبِ  
لَا نُفْضُوا مِنْ حَوْلِكَ ۝ (سورہ آل عمران: ۱۵۹/۳)

(اے حبیب والا صفات!) پس اللہ کی کیسی رحمت ہے کہ آپ ان کے لیے نرم طبع ہیں، اور اگر آپ تندرخو (اور) سخت دل ہوتے تو لوگ آپ کے گرد سے چھٹ کر بھاگ جاتے۔

پانچوں چیز یہ کہ واعظ کا یہ فرض بتا ہے کہ جب نماز، روزہ اور صدقہ وغیرہ کے فضائل لوگوں سے بیان کرے تو اس سے پہلے وہ خود ان پر عمل پیرا ہو؛ تاکہ اس آیت کا

صدق نہ بنے :

أَقَامُرُونَ النَّاسَ بِالْبَرِّ وَتَنسُونَ أَنفُسَكُمْ ۝ (سورہ بقرہ: ۲۲/۲)

کیا تم دوسرے لوگوں کو نیکی کا حکم دیتے ہو، اور اپنے آپ کو بھول جاتے ہو!۔

حضرت ابراہیم خنجی فرمایا کرتے تھے کہ میں واعظ کہنے کو تین آیتوں کی وجہ سے اچھا نہیں سمجھتا۔ اور وہ تینوں اوپر ذکر کی جا چکی ہیں۔

چھٹی چیز یہ کہ واعظ کو تفسیر قرآن، احادیث رسول، اور اقوال فقہاء و علماء پر دسترس حاصل ہو۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے بارے میں آتا ہے کہ آپ نے ایک شخص کو واعظ کہتے ہوئے دیکھا تو پوچھا کہ ”کیا تو ناسخ و منسوخ کو جانتا ہے؟“ اس نے جواب دیا: ”نہیں، اس پر آپ نے فرمایا :

هلکت و اهلکت .

یعنی تو خود بھی ہلاک ہوا اور دوسروں کو بھی ہلاک کر ڈالا۔

ساتویں چیز یہ کہ ایک اچھے واعظ کا وصف یہ ہوتا ہے کہ جب وہ لوگوں کو نصیحت

کرے تو کسی خاص آدمی کی طرف متوجہ نہ ہو بلکہ سب کی طرف اپنی نگاہِ توجہ کرے۔  
حضرت جبیب بن ابی ثابت فرماتے ہیں کہ مسنون طریقہ یہ ہے کہ واعظ کسی خاص  
شخص کی طرف متوجہ نہ ہو بلکہ سب کی طرف توجہ کرے۔  
آٹھویں چیز یہ کہ واعظ حریص ولا پچی نہ ہو؛ اس لیے کہ حرص آدمی کو ذلیل کر کے  
چھوڑتی ہے اور چہرہ کی رونق اور علم کی برکت عارت کر کے رکھ دیتی ہے۔ ہاں اگر کوئی  
شخص ہن کچھ مانگے تھفہ بھیجے تو اس کے قبول کرنے میں کوئی حرج نہیں۔  
نویں چیز یہ کہ واعظ خوف اور امید دونوں کو اپنا موضوعِ سخن بنائے۔ صرف خوف یا  
صرف امید کے موضوع پر بیان نہ کرے؛ کیونکہ ایسا کرنا منوع ہے۔  
دسویں چیز یہ کہ واعظ اگر مجلس وعظ کو طول دینا چاہے تو اس میں کچھ ظریفانہ کلام بھی  
کرے جس سے لوگوں کے دل ہلیں؛ اور طویل مجلس اکتا ہٹ کا باعث نہ بنے؛ کیونکہ  
ایسے کلام سے انسان کا دل خوش ہوتا ہے اور مزید وعظ سننے کا شوق پیدا ہوتا ہے۔  
حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا حکیمانہ معمول یہ تھا کہ جب وہ لوگوں کو آخرت کی طرف  
رغبت اور دنیا سے نفرت دلانے کے لیے مجلس وعظ منعقد فرماتے تو اگر محسوس کرتے کہ لوگ  
اکتائے ہوئے ہیں تو درخت لگانے اور مکان بنانے کا ذکر شروع کر دیتے، پھر جب  
محسوس فرماتے کہ لوگوں کا دل لگ گیا ہے تو اب آخرت کا ذکر چھیڑتے تھے۔

## باب نمبر 11 : سامعین کیسے ہوں؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: سب سے پہلی چیز یہ کہ سامعین کو چاہیے کہ  
ہمہ تن گوش ہو کر واعظ کی طرف متوجہ ہوں، اور بیدار دل کے ساتھ اس کی باتیں سین۔ اور  
کوئی ایسا شغل نہ کریں جو سماع و توجہ میں خلل کا باعث بنے۔ حضور تاجدارِ کائنات صلی اللہ

علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من سمع مسالہ او حدیثا فعمل بذلك فانه حی و منجی،  
ومن سمع حدیثا فلم يعْمَل به فانه يهلك .

یعنی کامیاب اور نجات یافتہ وہی ہے جس نے کوئی مسئلہ یا حدیث سن کر اس پر عمل کر لیا؛ ورنہ حدیث سن کر اسے رنگ عمل نہ دینے والا بڑے نقصان اور خسارے میں ہے۔

دوسری چیز یہ کہ سامعین کا یہ اخلاقی فرض بتاتا ہے کہ جہاں بیان حدیث میں کچھ وقہ ہو وہاں صدقت یا احسنت کے حوصلہ افزاجملے کہیں؛ تاکہ واعظ و خطیب مزید رغبت و شوق کے ساتھ حدیث بیان کرے۔

تیسرا چیز یہ کہ جب بھی نام 'محمد' سامعین کے کانوں سے ٹکرائے 'صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم' کہنا نہ بھولیں۔

چوتھی چیز یہ کہ سامعین شیطان کے سارے وسوسوں سے اپنے دل کو پاک صاف کر کے مجلس کا حصہ بنیں۔

پانچویں چیز یہ کہ سامعین دورانِ مجلس نیند یا اونگھ کے شکار نہ ہوں۔ معلم کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس ضمن میں فرمایا ہے :

من نام عند المجلس فقد خاب من رحمة الله تعالى و كان  
حبيب الشياطين .

یعنی جو دورانِ مجلس سوجائے وہ اللہ تعالیٰ کی رحمت سے محروم ہو جاتا ہے، اور شیطانوں کا منظورِ نظر بن جاتا ہے۔

## باب نمبر 12 : طلب علم کی ترغیب، اور فقہ کی دیگر علوم پر فضیلت و بزرگی

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: انسان کو چاہیے کہ علم سیکھے اور جہل پر قناعت نہ کرے۔ اس لیے کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے :

فُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۝ (سورہ

(زمر: ۹۰، ۳۹)

فرمادبیجیے: کیا جو لوگ علم رکھتے ہیں اور جو لوگ علم نہیں رکھتے (سب) برابر ہو سکتے ہیں؟۔

اس آیت میں صاف محسوس کیا جاسکتا ہے کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے اہل علم کو بے علموں پر کسی اعلیٰ فضیلت بخشی ہے!۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

لا خیر فيمن لم يكن عالماً أو متعلماً .

یعنی عالم و متعلم (یعنی سکھاناے اور سیکھنے والے) کے سوا کسی شخص میں کوئی بخلائی نہیں۔

حضرت ابوالدرداء رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

ما لي أرى علماءكم يموتون وجها لكم لا يتعلمون، تعلموا قبل أن يرفع العلم بذهاب العلماء .

یعنی بڑی عجیب بات ہے کہ میں علماؤ کو دیکھتا ہوں کہ مرتبے جار ہے ہیں اور جاہل لوگ علم سیکھتے نہیں۔ (لوگو! علم کو سیکھو اس سے پہلے کہ علم اٹھ جائے اور علم کا اٹھنا یہی ہے کہ علامہ رہیں۔

حضرت عروہ بن زیر نے اپنے بیٹوں کو صحبت کرتے ہوئے فرمایا :

یا بني تعلموا فإن تكونوا صغار قوم فعسى أن تكونوا كبار  
قوم آخرين، وما أقبح علي من شيخ لم يكن عنده علم .  
یعنی اے میرے بیٹو! علم حاصل کرو، اگر اپنی قوم میں چھوٹے ہو گے تو کبھی  
نہ کبھی کسی اور قوم کے بڑے شمار ہو گے۔ اور مجھے وہ بوڑھا بہت بر الگتا ہے جو  
عالم نہ ہو۔

حضرت شعیؑ فرماتے ہیں :

لو أن رجلاً سافر من أقصى الشام إلى أقصى اليمن فحفظ  
كلمة تنفعه فيما يستقبل من عمرهرأيت أن سفره لم يضع .  
یعنی اگر کسی شخص نے ملک شام کے ایک کونے سے ملک یمن کے دوسرے  
کونے تک کا سفر کیا، اور کچھ ایسی بات یاد کر لی جو آئندہ اس کو نفع دے تو میں  
سمجھتا ہوں کہ اس کا یہ سفر ضائع نہیں ہوا۔

(فضیلت علم کو جان لینے کے بعد) اب آپ کو یہ جاننا چاہیے کہ علم کئی طرح کا ہوتا  
ہے، اور ہر ایک اللہ کے نزدیک اچھا ہے؛ مگر فقہ کی بات ہی کچھ اور ہے؛ لہذا انسان کو  
چاہیے کہ فقہ کے سیکھنے کو زیادہ اہمیت دے۔ کیوں کہ فقہ سیکھ لینے کے بعد بقیہ جملہ علوم  
آسان ہو جاتے ہیں۔ اور فقہ دین کی اصل ہے۔

حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

ما عبد الله بشيء أفضل من فقه في الدين ولفقيحة واحد أشد

على الشيطان من ألف عابد . (۱)

یعنی دینی فقہ سے بڑھ کر کسی اور چیز سے اللہ کی کما حقہ عبادت نہیں ہو سکتی۔  
اور اکیلا ایک فقیہ شیطان پر ہزار عابدوں سے زیادہ سخت تر ہے۔

(۱) جمع الجوابات: اردو ۲۰۹۶۰ حدیث: ۸۰۲۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

لأن أجلس فأتفقه ساعة أحب إلى الله إحياء ليلة بلا فقه .  
یعنی فقہ سکھنے کے لیے میرا ایک گھری بیٹھنا اللہ کے نزدیک ساری رات  
جا گئے سے بہتر ہے۔

حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم نے ارشاد فرمایا :

من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين . (۱)  
یعنی اللہ جس کے ساتھ بھلائی کا ارادہ کرتا ہے اسے دین کی سمجھ عطا کرتا ہے۔

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا :

تفقهوا قبل أن تسودوا .

یعنی دین میں سمجھ حاصل کرو اس سے پہلے کہ تم سردار بنائے جاؤ۔

فقہ میں دسترس و کمال حاصل کر لینے کے بعد انسان کو چاہیے کہ آپ علم زہد و حکمت کی  
طرف بھی توجہ کرے، اور صلحاء کے احوال پر نگاہ مرکوز کرے؛ کیونکہ علم زہد و حکمت کے بغیر  
فقہ محسن کی تحصیل قلبی قساوت کا باعث ہو سکتی ہے۔ اور سخت دل انسان کا اللہ کے یہاں کوئی  
گزر نہیں۔

اور اگر انسان علم نجوم کو اس قدر سیکھ جائے جس سے رات دن کا حال معلوم ہو جائے  
اور قبلہ کا اندازہ سمجھ میں آجائے تو اس میں کچھ حرج نہیں؛ لیکن اس سے زیادہ نہ سیکھے۔ اللہ  
نے ارشاد فرمایا :

(۱) صحیح بخاری: ۱۳۰ حدیث: ۱۰..... صحیح مسلم: ۳۹۳/۶ حدیث: ۲۳۳۶..... سنن ترمذی: ۱۳۵/۱۰ حدیث:  
..... ۲۸۵۷..... سنن ابن ماجہ: ۱۴۲۵/۱ حدیث: ۲۲۵..... مصنف عبدالرازاق: ۳۰۳/۱۱ حدیث: ۳۰۸۵۱.....  
مسند عبد بن حمید: ۳۷۸/۱ حدیث: ۳۱۵۔

وَعَلَامَاتٍ وَبِالنَّجْمٍ هُمْ يَهْتَدُونَ ۝ (سورہ خل: ۱۶/۱۶)  
اور (دن کو راہ تلاش کرنے کے لیے) علامتیں بنائیں، اور (رات کو) لوگ  
ستاروں کے ذریعہ (بھی) راہ پاتے ہیں۔

دوسری آیت میں فرمایا:

هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْأَبْرَارِ  
وَالْبَحْرِ ۝ (سورہ انعام: ۹۷/۶)

اور وہی ہے جس نے تمہارے لیے ستاروں کو بنایا تاکہ تم ان کے ذریعے  
بیابانوں اور دریاں کی تاریکیوں میں راستے پاسکو۔

امیر المؤمنین حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ارشاد فرمایا:

تَعْلَمُوا مِنَ النَّجُومِ مَقْدَارَ مَا تَعْرَفُونَ بِهِ أَمْرَ قَبْلَتِكُمْ، وَتَعْلَمُوا  
مِنَ الْأَنْسَابِ مَا تَصْلُونَ بِهِ أَرْحَامَكُمْ.

یعنی علم نجوم کو اس قدر سیکھو جو قبلہ کے حالات معلوم کرنے میں کام آئے اور  
علم انساب کو اتنا سیکھو جس سے رشتہوں کو جوڑ سکو۔

ایک روایت میں آتا ہے کہ مصطفیٰ جانِ رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے علم نجوم سیکھنے کو  
منع فرمایا ہے۔

اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما نے میمون بن مهران سے فرمایا:

لَا تَتَبَعُ عِلْمَ النَّجُومِ فَإِنَّهُ يُؤْدِي إِلَى السُّحُورِ وَالْكَهَانَةِ.

یعنی علم نجوم کے پیچھے نہ لگو؛ اس لیے کہ وہ جادو اور کہانت کی طرف کھینچ لے  
جاتا ہے۔

## باب نمبر 13 : علم مناظرہ کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: بعض علماً فن مناظرہ اور علم میں بحث و مباحثہ کرنے کو کروہ سمجھتے ہیں، اور دلیل میں اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد پیش کرتے ہیں :

مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ۝ (سورہ زرف: ۵۸/۲۳)

وہ آپ سے یہ بات محض بحث کے لیے کرتے ہیں۔

ایک دوسرے مقام پر فرمایا :

وَ كَانَ الْإِنْسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ۝ (سورہ کہف: ۵۷/۱۸)

اور انسان بحث کرنے میں ہر چیز سے بڑھ کر ہے۔

تو آپ نے دیکھا کہ اللہ تعالیٰ نے یہاں مجادله و مباحثہ پر ان کی مذمت فرمائی۔

ام المؤمنین حضرت عائشہ بیان کرتی ہیں کہ میرے سرتاج صاحب اسراء و مراجع صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

أبغض الناس إلى الله تعالى الألد الخصم . (۱)

یعنی اللہ کے نزدیک سب سے ناپسندیدہ سرش اور بحثرا لو ہے۔

حضرت ابو امامہ باہلی روایت کرتے ہیں کہ حضور رحمت عالم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا :

ما ضل قوم بعد هدی کانوا عليه إلا أتوا الجدل . (۲)

(۱) صحیح بخاری: ۱۲۲/۹ ..... صحیح مسلم: ۲۳۵/۷ ..... سنن ترمذی: ۱۱/۲۹۵ ..... سنن ترمذی: ۱۱/۲۱۱ ..... حدیث: ۳۲۲/۲ ..... سنن نسائی: ۱۷/۳۰ ..... حدیث: ۳۰/۱ ..... ۵۲۳۰۔

(۲) سنن ترمذی: ۱۲/۲۷ ..... ۳۵۶۲ ..... سنن ابن ماجہ: ۱/۵۸ ..... حدیث: ۵۰ ..... مندرجہ ذیل:

حدیث: ۲۷/۲۱ ..... شعب الایمان: ۲/۳۲ ..... حدیث: ۸۲۳۸۔

یعنی کوئی قوم ہدایت کے بعد گمراہ نہ ہوئی۔ اگر ہوئی تو جھگڑنے کے باعث۔

ایک مقام پر حضور سرورِ عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

دَعُ الْمَرْأَةَ وَإِنْ كَنْتَ مَحْقَا . (۱)

یعنی جھگڑا چھوڑ دو اگرچہ حق پر ہو۔

نیز ارشاد فرمایا :

لَا يَجِدُ أَحَدٌ كُمْ حَقِيقَةَ الإِيمَانِ حَتَّى يَدْعُ الْمَرْأَةَ وَهُوَ مَحْقٌ . (۲)

یعنی تم میں سے کوئی بھی ایمان کی حقیقت کو نہیں پاسکتا جب تک کہ حق پر ہوتے ہوئے بھی جھگڑا چھوڑ دے۔

وجہ یہ ہے کہ جھگڑا دشمنی کا باعث ہوتا ہے اور مسلمانوں کی باہمی عداوت حرام ہے۔

جب کہ اکثر اہل علم کا کہنا یہ ہے کہ اگر مناظرہ سے اظہارِ حق مقصود ہو تو اس میں کچھ مصالقہ و حرج نہیں۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے :

وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ۝ (سورہ نحل: ۱۲۵/۱۶)

اور ان سے بحث (بھی) ایسے انداز سے کبھی جو نہایت حسین ہو۔

نیز فرمایا :

فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَآءَ ظَاهِرًا ۝ (سورہ کہف: ۲۲/۱۸)

سو آپ کسی سے ان کے بارے میں بحث نہ کیا کریں سوائے اس قدر  
وضاحت کے جو ظاہر ہو چکی ہے۔

(۱) کنز العمال: ۱۵/۸۹۵ حدیث: ۲۳۵۳۸.....جامع الاحادیث سیوطی: ۲۲۵/۱۳ حدیث: ۱۳۰۲۹۔ لیکن ان کتب حدیث میں دعِ المرأة کی بجائے وترک المرأة آیا ہے۔ چیز کوئی۔

(۲) جمع الجواجم سیوطی: ۱۱/۱۹۱۳۹ حدیث: ۱۵۷۱.....الاباضۃ الکبریٰ ابن بطی: ۱۵۷/۲.....شعب الانیمان تہجی: ۱۱/۲۳۲.....کنز العمال: ۲۲۶/۳.....حدیث: ۸۳۱۲۔

مزید فرمایا :

**آَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ - إِلَى قَوْلِهِ - فَبِهِتَ  
الَّذِي كَفَرَ ۝ (سورة بقرة: ۲۵۸)**

(اے جیبی! ) کیا آپ نے اس شخص کو نہیں دیکھا جو اس وجہ سے کہ اللہ نے  
اسے سلطنت دی تھی ابراہیم (علیہ السلام) سے (خود) اپنے رب (ہی) کے  
بارے میں جھگڑا کرنے لگا..... آخر تک ..... سو وہ کافر دہشت زدہ ہو گیا۔

حضرت طلحہ بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہم چند آدمی آپس میں اس مسئلہ پر  
گفتگو کر رہے تھے کہ جس شکار کو حلال (یعنی غیر محروم) نے ذبح کیا ہواں کا کھانا محروم کو جائز  
ہے یا نہیں؟، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس وقت آرام فرماتے ہیں تھے۔ جب ہماری  
آواز بلند ہوئی تو آپ انھوں کھڑے ہوئے اور فرمایا :

فَمَاذَا تَتَنَازَعُونَ؟ .

یعنی تم کس چیز میں جھگڑا رہے ہو؟۔

ہم نے سارا ماجرا عرض کر دیا۔ تو آپ نے ہمیں اس کے کھانے کا حکم فرمایا۔ اور  
آپ نے اس مسئلہ پر بحث و مباحثہ کرنے پر کسی کو کچھ نہیں کہا۔

مناظرہ کا فائدہ یہ ہے اس سے حق و باطل میں تمیز ہو جاتی ہے۔ اور طلب حق کی غرض  
سے مناظرہ کرنا مباح ہے۔ اور جو حد شیش مناظرہ کی ممانعت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم سے نقل ہوئی ہیں، ان سے مراد دراصل ایسے آدمی ہیں جو خوانخواہ جھگڑا کریں، یا  
پھر مناظرہ سے اپنے آپ کو بڑا جتنا منظور ہو۔ خود سرکار گرامی وقار صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
نے فرمایا ہے :

من تعلم العلم لثلاث فهو في النار: أن يباهى به العلماء أو  
يماري به السفهاء أو يصرف به وجوه الخلق إلى نفسه .

یعنی جو کوئی علم کو ان تین کاموں کے لیے حاصل کرے تو وہ دوزخی ہے:-  
 یا تو اس لیے کہ علماء میں بڑائی کرے۔ ۲- یا بے وقوف سے جھگڑا کرے۔ ۳-  
 یا لوگوں کو اپنا معتقد بنائے۔ (۱)

## باب نمبر 14 : علم کیسے سیکھا جائے؟

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اول، علم سیکھنے والے کو چاہیے کہ پہلے وہ اپنی نیت درست کرے؛ تاکہ خود بھی نفع اٹھائے اور جو لوگ اس سے علم حاصل کریں وہ بھی نفع پائیں۔ جب درستگی نیت کا وقت آئے تو چار چیزوں کی نیت کرے:

پہلی یہ کہ علم حاصل کر کے جہل سے نجات پاؤں گا؛ کیونکہ اللہ نے ارشاد فرمایا ہے:

**فُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۝** (سورہ زمر: ۳۹)

فرماد تجھیے: کیا جو لوگ علم رکھتے ہیں اور جو لوگ علم نہیں رکھتے (سب) برابر ہو سکتے ہیں؟۔

دوسری یہ کہ مخلوق کی نفع رسانی مقصود ہو؛ کیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد مبارک ہے:

خیر الناس من ينفع الناس . (۲)

یعنی لوگوں میں سے بہتر وہ ہے جو دوسروں کو نفع پہنچائے۔

(۱) یہ مفہوم حدیث ہے۔ اصل حدیث مندرجہ ذیل کتب میں موجود ہے: سنن ابن ماجہ: ۱/۳۱۷ حدیث: ۱۷۶..... مندرجہ ذیل کتب میں موجود ہے: مجمع اوسط طبرانی: ۱۲/۳۲۷ حدیث: ۵۸۴۹..... جامع الاحادیث سیوطی: ۲۰/۱۶۷..... چیز کوئی۔

(۲) جامع الاحادیث سیوطی: ۳۳۰/۳۲..... کنز العمال: ۱۲۸/۱۲.....

تیسرا یہ کہ علم کو سیکھنے سے علم کو زندہ کرنے کی غرض ہو؛ کیونکہ اگر سب لوگ علم کو چھوڑ دیں گے تو علم جاتا رہے گا۔ چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے:

تعلموا العلم قبل أن يرفع العلم۔ ورفعه بذهب العلماء۔

یعنی علم کو اس کے اٹھ جانے سے قبل سیکھ لو۔ اور علم کا اٹھنا یہ ہے کہ اہل علم اٹھ جائیں۔<sup>(۱)</sup>

چوتھی یہ کہ علم سیکھنے سے مقصود اس پر عمل کرنا ہو، نہ کہ کچھ اور؛ کیوں کہ علم، عمل کا آہن ہے، اور اگر آہن طلب کر لے اور عمل نہ کرے تو پھر بے مقصد ہے، بالکل اسی طرح جیسے کہ علم کے بغیر عمل کرنا بے سود ہے۔

اس تعلق سے بڑی پیاری بات کہی گئی ہے کہ عمل کے بغیر علم و بال (تباهی) ہے۔ اور علم کے بغیر عمل ضلال (گمراہی) ہے۔

طالب علم پر یہ بھی لازم ہے کہ علم سیکھنے سے اس کا مقصود اللہ کی رضا اور آخرت کا حصول ہو، حضن دنیا طلبی نہ ہو؛ کیوں کہ جب علم کی غرض و غایت رضاۓ الہی اور آخرت کی بہتری ہوگی تو اسے یہ دونوں چیزیں بیک وقت مل جائیں گی۔ ارشادِ رب الحزت ہے:

مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْأَخْرَةِ نَزَدَ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَ مَنْ كَانَ يُرِيدُ  
حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ ۝ (سورہ  
شوریٰ: ۲۰/۳۹)

جو شخص آخرت کی کھیتی چاہتا ہے، ہم اس کے لیے اس کی کھیتی میں مزید اضافہ فرمادیتے ہیں اور جو شخص دنیا کی کھیتی کا طالب ہوتا ہے (تو) ہم اس کو اس میں سے کچھ عطا کر دیتے ہیں، پھر اس کے لیے آخرت میں کچھ حصہ نہیں رہتا۔

(۱) سنن داری: ۱۶۲/۱... حدیث: ۱۳۲... جامع الاحادیث سیوطی: ۳۱۲/۳۸... حدیث: ۳۱۵۲۸۔

حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من كانت نيتها الدنيا فرق الله تعالى عليه أمره وجعل فقره  
بین عینيه ولم يأته من الدنيا إلا ما كتب الله له، ومن كانت نيتها  
الآخرة جمع الله شمله وجعل غناه في قلبه، وأنته الدنيا وهي  
راغمة ذليلة . (۱)

یعنی جو کوئی علم کو دنیا کے لیے طلب کرتا ہے اللہ اس کے سب کاموں کو پریشان کر دیتا ہے، اور مغلیسی سے اس کا سامنا کر دیتا ہے، اور دنیا تو اتنی ہی ملتی ہے جتنی اس کے لیے لکھی گئی ہے، اور جو کوئی علم کو آخرت کے لیے طلب کرے تو اللہ اس کو جمعیت (قلبی) عطا کر کے اس کا دل غنی کر دیتا ہے، اور پھر دنیا اس کے سامنے ذلیل ہو کر ہاتھ باندھ کر ہٹی رہتی ہے۔  
اور اگر طالب علم نیت درست نہ کر سکے، تب بھی علم کا سیکھنا اس کے لیے افضل ہے۔  
جبکہ اس کی یہ ہے کہ علم کو سیکھنے کے بعد نیت کے درست ہونے کی امید ہے۔ کیونکہ حدیث مبارکہ میں ارشاد ہوتا ہے :

من طلب العلم لغير وجه الله تعالى لم يخرج من الدنيا حتى  
يأتي عليه العلم، وإذا طلب وجه الله تعالى فإنه ينال الأمرين  
جميعاً .

یعنی جو کوئی علم کو اللہ کی رضا کے سوا کسی اور نیت سے حاصل کرے تو وہ مرے گا نہیں جب تک اس کو حاصل نہ کر لے۔ اور اگر وہ اس سے اللہ کی رضا کا طلب گا رہو گا تو دین اور دنیا دونوں حاصل کر لے گا۔

(۱) مجمع کبیر طبرانی: ۵۵۹/۵ حدیث: ۲۷۵۹..... بغية الحارث: ۱/۳۲۷ حدیث: ۱۰۹۹..... جامع الاحادیث سیوطی: ۳۳۱/۲۱ حدیث: ۲۳۶۸۲..... شرح السنۃ البغوبی: ۷/۲۶۵۔

حضرت مجاہد فرماتے ہیں :

طلبنا هذا العلم وما لنا فيه كثير من النية ثم رزقنا الله فيه النية .  
یعنی ہم نے مدتیں علم کو بغیر کسی نیت کے سیکھا، پھر جب اللہ نے علم دیا تو  
نیت بھی درست ہوئی۔

جب سیکھنے والا سفر کا ارادہ کر لے تو بہتر یہ ہے کہ ماں باپ سے اجازت لے۔ اگر  
اجازت نہ لے تو بھی مضائقہ نہیں بشرطیکہ وہ اس کی خدمت کے محتاج نہ ہوں۔ اور سیکھنے  
والے کو زیب نہیں دیتا کہ وہ کسی فرض کو ترک کرے، یا وقت پر اسے ادا نہ کرے، اس طرح  
علم کی برکت سے ہاتھ دھو بیٹھے گا۔

یہ بھی اسے زیبا نہیں کہ علم کے سیکھنے میں کسی کو تکلیف پہنچائے، اور اس طرح علم کی  
برکت جاتی رہے۔

یہ بھی اسے لا اقت نہیں کہ علم کے باب میں کسی بخل سے کام لے۔ یعنی کوئی شخص اگر کوئی  
کتاب مستعار مانگے تو نہ دے، یا کوئی شخص کوئی مسئلہ یا علم کی بات پوچھنے تو نہ بتائے۔ اسے  
کبھی کوئی چیز بتانے میں بخل نہیں کرنا چاہیے؛ اس لیے کہ اگر طلب علم سے اس کا مقصد  
ملوک کی نفع رسائی تھا تو اس میں کسی کیوں کرتا ہے؟۔

حضرت عبد اللہ بن مبارک فرماتے ہیں :

من بخل بعلمه ابتلى بواحدی ثلاث: إما أن يموت فيذهب  
علمه، أو يبتلى بسلطان جائز، أو ينسى العلم الذي حفظه.

یعنی جو کوئی علم میں بخل سے کام لے تو وہ تین آفتون میں سے ایک میں ضرور  
گرفتار ہو گا۔ ۱: یا تو وہ جلد مر جائے گا اور یوں اس کا علم جاتا رہے گا۔ ۲: یا  
بادشاہ وقت کے غصب میں گرفتار ہو جائے گا۔ ۳: یا علم ہی کو بھول جائے گا۔

طالب علم کے اوپر لازم ہے کہ وہ علم کی عزت کرے۔ یہ نہ ہو کہ کتاب کو مٹی کے ڈھیر

پر کھدے۔ جب استجاکر کے نکلے تو چاہیے کہ پہلے وضو کرے یا ہاتھ دھولے پھر کتاب کو ہاتھ لگائے۔

طالب علم کو یہ بھی چاہیے کہ زوکھی سوکھی روٹی اور موٹے کپڑوں پر قناعت کرے۔ عورتوں سے دور بھاگے۔ کھانا پینا اور سونا چونکہ ہر شخص کی ضرورت ہے؛ اس لیے ان کو بالکل نہ چھوڑو۔ لوگوں سے کم ملا کرے۔ عورتوں اور بچوں سے حتی الوع اگر رہا کرے۔ اور بے فائدہ باتوں میں مشغول نہ ہو۔ مشہور مثل ہے :

من اشتغل بما لا یعنیه فاتحہ ما یعنیه .

یعنی جو شخص بے فائدہ باتوں میں مشغول ہوتا ہے تو وہ فائدہ مند باتوں سے

محروم رہ جاتا ہے۔

حکیم لقمان سے کسی نے پوچھا کہ آپ کو یہ رتبہ بلند کیسے ملا؟۔ آپ نے فرمایا :

بصدق الحديث وأداء الأمانة وترك ما لا یعنينی .

یعنی کچی بات کہنے، امانت کے آدا کرنے، اور بے فائدہ کاموں کے چھوڑ دینے سے۔

طالب علم کے اوپر یہ لازم ہے کہ وہ مسلسل کتاب کا مطالعہ، اور تن تھا یا اپنے ہم سبقوں کے ساتھ سبق کی تکرار کرتا رہے۔

حضرت یزید رقاشی، حضرت انس بن مالک سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہم سے حدیث بیان فرمائی کہ اندر تشریف لے جاتے، اور ہم آپس میں مذاکرہ کرتے رہتے۔ ایسا محسوس ہوتا جیسے آپ نے ہمارے دلوں میں شیج بودیا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ذکر کیا :

يَسْعِيَ خُذِ الْكِتَابَ بِقُوَّةٍ ۝ (سورہ شوریٰ: ۱۹/۱۲)

یعنی اے یحییٰ! (ہماری) کتاب (تورات) کو مضبوطی سے تھامے رکھو۔

مطلوب یہ تھا کہ کتاب کو ہمیشہ پڑھتے رہو۔ مثل مشہور ہے :  
علیک بالدرس فإن الدرس هو الغرس .  
یعنی پڑھنے (اور مطالعہ کرنے) کو اپنے اوپر لازم کرو؛ اس لیے کہ پڑھنا  
گویا درخت بنانا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے کسی نے سوال کیا کہ آپ کو علم میں یہ  
مقام کیسے حاصل ہوا؟۔ فرمایا :

بلسان سؤول و قلب عقول و فؤاد غیر ملول و کف بذول .  
یعنی سوال کرنے والی زبان، سمجھ دار دل، بے ملوں طبیعت، اور خرچیلی  
ہتھیلی سے۔

بعض روایتوں میں مزید یہ بھی آیا ہے کہ رنج و راحت پر صبر کرنے والے بدن سے  
(میں علم کی اس بندی پر پہنچا)۔  
شعی فرماتے ہیں :

من رق وجہه رق علمه .  
یعنی جس کا چہرہ محنت کی وجہ سے پتلا ہو جاتا ہے اس کا علم بھی نازک اور  
لطیف ہوتا ہے۔

شیخ برجمہر سے کسی نے پوچھا کہ آپ کو یہ مرتبہ کیسے ملا؟۔ فرمایا :  
بیکور کبکور الغراب و تملق کتملق الكلب و تضرع کتضرع  
الستور و حرص کحرص الخنزير و صبر کصبر الحمار .  
یعنی صحیح سوریے اٹھنے سے، جیسے کوئا اٹھتا ہے۔ ایسی خوشامد سے جیسی کتامیں  
ہوتی ہے۔ ایسی ڈھیٹ سے جیسی بلی میں ہوتی ہے۔ ایسی حرث سے جیسی سور  
میں ہوتی ہے۔ اور ایسی برداشت سے جیسی برداشت گدھا رکھتا ہے۔

طالب علم کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ اگر کسی جاہل سے کسی بات میں جھگڑا ہو جائے تو نرمی اور انصاف سے کام لے؛ تاکہ اس میں اور جاہل میں فرق ہو؛ کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

ما دخل الرفق فی شیء إلا زانه وما دخل الخرق فی شیء

إلا شأنه . (۱)

یعنی زری جب بھی کسی چیز میں داخل ہوتی ہے اسے زینت عطا کر دیتی ہے۔  
اور سختی جب بھی کسی چیز میں داخل ہوتی ہے اسے بگاڑ کر رکھ دیتی ہے۔

ایک طالب علم کا یہ بھی فرض بنتا ہے کہ اپنے استاذہ کی تظمیم کرے؛ تاکہ اس کے سب سے علم کی برکات اسے نصیب ہوں۔ اور بے تعظیمی کے باعث علم کی برکتیں اٹھ جاتی ہیں۔

طالب علم کا یہ بھی اخلاقی فریضہ ہے کہ لوگوں کی خاطر مدارات کرے۔ کسی نے بڑے پتے کی بات کہی ہے کہ سب سے اچھا شخص وہ ہے جو لوگوں سے خاطر مدارات کے ساتھ پیش آئے۔ اور بدترین وہ شخص ہے جو ان سے انجھے اور جھگڑے کرے۔

یہ بھی مثل مشہور ہے کہ طالب علم عالم کے کلام سے اسی صورت میں نفع پاتا ہے جب اس میں تین خصلتیں ہوں۔ ۱: اس کے مزاج میں تواضع ہو۔ ۲: علم کا شوق ہو۔ ۳: اس کے دل میں عالم کی عظمت ہو۔

تو اس طرح تواضع کے ذریعہ علم اس کے دل میں گھرا اور آڑ کرے گا۔ شوق اور حرص کی وجہ سے علم کی باتیں پوچھے گا۔ اور تعظم کی وجہ سے استاذہ کرام کا منظورِ نگاہ بنے گا۔

(۱) صحیح مسلم: ۱۲/ ۳۸۷ حدیث: ۳۶۹۸..... سنن ابو داؤد: ۲/ ۳۷۸/ ۲..... سنن ترمذی: ۷/ ۲۲۲ حدیث: ۲۱۱۹..... سنن ترمذی: ۷/ ۳۱۷۵..... حدیث: ۱۸۹۷..... سنن ابن ماجہ: ۱۲/ ۲۲۳ حدیث: ۳۱۷۵۔

## باب نمبر 15 : عہدہ قضا قبول کرے یا نہ کرے

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: منصب قضا کے قبول کرنے میں علماء کا اختلاف ہے۔ بعض کے نزدیک منصب قضا کا قبول کرنا بہتر نہیں۔ جبکہ بعض کہتے ہیں کہ اگر وہ شخص اس منصب کا اہل ہے اور بغیر طلب کے اس کو پیش کیا جائے تو قبول کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ اور یہی قول ہمارے علماء کا ہے۔

منصب قضا کے قبول کرنے کو مکروہ بتانے والوں کی دلیل حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا یہ ارشاد ہے کہ ایک مرتبہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

بِحَجَاءِ بَقَاضِيِ الْعَادِلِ يَوْمَ الْقِيمَةِ فَيُلْقَى مِنْ شَدَّةِ الْحِسَابِ مَا  
يُوْدُ أَنْ لَمْ يَكُنْ قُضِيَ بَيْنَ اثْنَيْنِ . (۱)

یعنی قیامت کے دن قاضی عادل کو حاضر کیا جائے گا اور وہ قاضی حساب کی سختی کی وجہ سے آرزو کرے گا کہ کیا یہی اچھا ہوتا اگر میں دو آدمیوں پر بھی قاضی نہ ہوتا۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم نور مجسم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

مِنْ جَعْلِ قَاضِيًّا فَكَأَنَّمَا ذَبَحَ بِغَيْرِ سَكِينٍ . (۲)  
یعنی جو شخص قاضی بنایا گیا گویا وہ بغیر چھپری کے ذبح کیا گیا۔

حضرت شریک، حضرت حسن بصری سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اسرائیل میں جب کوئی شخص قاضی بن جاتا تو وہ اُس کے نبی بننے سے نا امید ہو جاتے تھے۔

(۱) صحیح ابن حبان: ۱۳۶/۲۱..... سبل السلام: ۵۱۳۶..... سبل السلام: ۲۱۰/۲: حدیث: ۱۳۰۸۔

(۲) سنن ابو داؤد: ۱۰/۲۳۳..... حدیث: ۳۵۷..... سنن ابن ماجہ: ۱۹۰/۷: حدیث: ۲۳۹۶..... سندر احمد: ۱۵/۳۷۵..... حدیث: ۷۳۲۲..... سنن دارقطنی: ۱۰/۳۱۲: حدیث: ۲۵۱۲۔

حضرت ابوالیوب بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابو قلابہ کو منصب قضا کی پیشکش ہوئی تو وہ وہاں سے ملک شام بھاگ گئے۔ اتفاقاً وہاں کا قاضی بھی معزول ہو چکا تھا تو آپ شام سے چھپتے چھپاتے نکل کر یمامہ چلے آئے۔ ایک بار جب میری اُن سے ملاقات ہوئی تو انہوں نے فرمایا :

ما وجدت مثل القضاء إلا كمثل سابع في البحر فلم يحسن  
أن يسبح حتى غرق.

یعنی عہد قضا (قاضی) کی مثال اُس تیراک کی سی ہوتی ہے جو سمندر میں تیزتا پھرے؛ لیکن اگر وہ اچھا تیراک نہ ہو تو بالآخر وہ ڈوب کر ہی رہے گا۔

حضرت سفیان ثوری کو منصب قضا کے لیے طلب کیا گیا تو آپ بھاگ کر بصرہ میں چلے گئے، اور وہیں روپوش ہو گئے۔ بادشاہ وقت نے لوگوں کو تلاش کے لیے بھیجا؛ لیکن آپ نہ سکے؛ یہاں تک کہ اسی روپوشی کی حالت میں آپ کا وصال ہو گیا۔

امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ کو بادشاہ نے تازیانے (کوڑے) بھی مارے، اور قید بھی کیا؛ مگر آپ نے منصب قضا کو قبول نہ فرمایا اور بالآخر قید خانے میں ہی انتقال فرمائے۔

عہدہ قضا کے قبول کرنے میں کوئی حرج نہ جانے والوں کی دلیل حضرت انس بن مالک کی وہ روایت ہے کہ جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من ابتدئي القضاء وسائل عليه الشفعاء وكل إلى نفسه، ومن

أكره عليه نزل عليه ملك يأخذ بيده يسدده . (۱)

یعنی جو کوئی خود منصب قضا کو طلب کرتا ہے اور لوگوں سے (اس کے لیے) سمعی کرواتا ہے تو وہ اپنے نفس کے سپرد کر دیا جاتا ہے۔ اور جو شخص مجبوراً (دباو

(۱) سنن ترمذی: ۲۹۶/۵..... سنن نیقیٰ کبریٰ: ۱۰/۱۰۰..... حدیث: ۲۰۰۳..... کنز العمال:  
حدیث: ۹۲/۶..... سنن نیقیٰ کبریٰ: ۱۳/۲..... جامع الاحادیث سیوطی: ۳۱/۲۲۰..... حدیث: ۳۵۵۸۷۔

یا کسی اور جائزوجہ سے) اسے قبول کرتا ہے تو اس کی مدد کو فرشتہ ما مور کر دیا جاتا ہے جو اس کا ہاتھ پکڑتا ہے اور کام کو انصاف اور درستگی سے کرواتا ہے۔

حضرت حسن بصری فرماتے ہیں :

کان يقال لأجر حكم عدل يوماً واحداً أفضل من أجر رجل  
يصلى في بيته سبعين سنة .

یعنی حاکم عادل کے ایک دن کا ثواب اُس شخص کے ثواب سے کہیں افضل ہے جو اپنے گھر میں ستر برس نماز پڑھے۔

حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت عبد الرحمن بن سرہ کو فرمایا :  
لا تسأّل الإماراة فإنك إن أعطيتها عن مسألة و كللت إليها،  
وإن أعطيتها عن غير مسألة أعتنت عليها . (۱)

یعنی حکومت طلب نہ کر۔ اس لیے کہ اگر طلب کرنے پر ملی تو تو حکومت ہی کے سپرد کر دیا جائے گا۔ اور اگر بے طلب کے حکومت ملے گی تو عالم بالا سے تیری مدد ہوتی رہے گی۔

حضرت ابو موسیٰ اشعری فرماتے ہیں کہ دو شخص بارگاہ رسالت مآب میں حاضر ہو کر عرض گزار ہوئے کہ آپ ہمیں کسی کام پر مامور فرمادیجیے کہ ہم سچے، دیانت دار اور نیک انسان ہیں۔ آپ نے ارشاد فرمایا :

إِنَّا لَا نَسْتَعْمِلُ عَلَى عَمَلِنَا مِنْ أَرَادَهٖ وَ طَلَبَهٖ .  
یعنی ہم ایسے لوگوں کو کسی کام پر مقرر نہیں فرماتے جو خود اس (منصب) کے آرزومند اور سوالی ہوں۔

(۱) صحیح بخاری: ۳۲۲/۲۳ حديث: ۱۳۶..... صحیح مسلم: ۱۱/۱۳۰ حديث: ۲۳۷۰..... سنن نسائی: ۱۲/۳۳۳ حديث: ۵۳۰..... سنن ابو داؤد: ۲/۱۳۵..... حديث: ۲۹۲۹..... سنن داری: ۷/۲۲۰ حديث: ۲۲۰۱۔

## باب نمبر 16 : قاضی کیسا ہو؟

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ قاضی کو چاہیے کہ مدعا علیہ کو بھانے، اشارہ کرنے، اور ان کی طرف دیکھنے وغیرہ میں برابری کا خیال رکھے۔ اُم المؤمنین حضرت اُم سلمہ رضی اللہ عنہا سے مروی ایک حدیث میں آتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِذَا أَبْتَلَى أَحَدَكُمْ بِالْقَضَاءِ فَلِيَسُوَّ بَيْنَ الْخَصَمِينَ فِي  
الْمَجْلِسِ وَالإِشَارَةِ وَالنَّظَرِ وَلَا يَرْفَعْ صَوْتَهُ عَلَى أَحَدِ  
الْخَصَمِينَ أَكْثَرَ مَا عَلَى الْآخِرِ . (۱)

یعنی جب تم میں سے کوئی قاضی بن آئے تو اُس کو چاہیے کہ فریقین کو بھانے، اشارہ کرنے اور نظر کرنے میں برابری کا خیال رکھے۔ اور فریقین میں سے کسی ایک پر آواز بلند نہ کرے بلکہ دونوں کے ساتھ کیساں آواز میں بات کرے۔

قاضی کو چاہیے کہ فیصلہ کرتے وقت دل کو دیگر قضیوں سے فارغ کر لے۔ (کسی دباؤ یا غصہ وغیرہ کا کچھ بھی اثر نہ ہو) حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

لَا يَقْضِي الْقَاضِي إِلَّا وَهُوَ شَبَّاعٌ رِيَانٌ . (۲)

یعنی قاضی اس وقت تک فیصلہ نہ کرے جب تک کہ بھوک پیاس سے فراگت حاصل نہ کر لے۔

(۱) مسن ابویطی موصی: ۱۲۲/۱۲: حدیث: ۵۷۳۲..... کنز العمال: ۱۰۲/۲: حدیث: ۱۵۰۳۲:-

(۲) سنن دارقطنی: ۱۰/۳۱۹: حدیث: ۲۵۲۳..... سنن بیہقی: ۱۰/۱۰: حدیث: ۱۰۲/۱: بقیۃ الحارث: ۱/۳۷۸: حدیث: ۳۶۰:-

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے اپنے بیٹے کو۔ جو کہ سیستان میں قاضی تھا۔ یہ لکھ کر بھیجا کہ فریقین کے درمیان کبھی غصہ کی حالت میں فیصلہ نہ کرنا؛ کیوں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ارشاد فرماتے سن ہے :

لَا يَقْضِي الْقَاضِي بَيْنَ النِّسْنَيْنِ وَهُوَ غَضِيبٌ ۝ (۱)

یعنی قاضی غصہ کی حالت میں کبھی دو اشخاص کے درمیان فیصلہ نہ کرے۔

حضرت حسن بصری رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے حکام کو تین باتوں کا پابند کیا ہے۔ ۱: وہ اپنی ہوا و ہوس کے پیروں نہ ہوں۔ ۲: صرف اللہ سے ڈریں، مخلوق سے نہیں۔ ۳: اور اللہ کی آئیوں کو قلیل کے عوض فروخت نہ کر دیں۔ پھر یہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی:

بِلَدَأُوْذِ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ  
بِالْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعِ الْهُوَى فَيُضَلِّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ۝ (سورہ

ص: ۲۶/۳۸)

اے داؤد! بے شک ہم نے آپ کو زمین میں (اپنا) نائب بنایا سوت لوگوں کے درمیان حق و انصاف کے ساتھ فیصلے (یا حکومت) کیا کرو، اور خواہش کی پیروی نہ کرنا ورنہ (یہ پیروی) تمہیں را خدا سے بھٹکا دے گی۔

پھر یہ آیت مبارکہ پڑھی :

فَلَا تَخْشُوَ النَّاسَ وَ اخْشُوْنِ وَ لَا تَشْتَرُوْ بِإِيمَانِي ثَمَنًا قَلِيلًا ۝

(سورہ مائدہ: ۵/۳۳)

پس تم (اقامت دین اور احکامِ الہی کے نفاذ کے معاملے میں) لوگوں سے مت ڈر و اور (صرف) مجھ سے ڈر کرو، اور میری آیات (یعنی احکام) کے بد لے (دنیا کی) حقیر قیمت نہ لیا کرو۔

(۱) سنن ابن ماجہ: ۷۰۲/۷ حدیث: ۲۳۰۵..... مندرجہ: ۲۷۰/۳۳: ۲۰۹۲۶ ..... مندرجہ: ۱۹۵  
حدیث: ۱۲۳۹..... صحیح ابن حبان: ۱۶۲/۲۱: ۵۱۵۳۔

اس کے بعد یہ آیت پاک تلاوت فرمائی :

وَدَاؤْدَ وَسُلَيْمَانٍ إِذْ يَحْكُمُانِ فِي الْحَرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمٌ  
الْقَوْمِ وَكُنَّا لِلْحُكْمِ مِنْهُ شَهِدِينَ، فَقَهَّمْنَاهَا سُلَيْمَانَ ... ۝ (سورہ  
انبیاء: ۲۱/۷۸-۷۹)

اور داؤد اور سلیمان (علیہما السلام کا قصہ بھی یاد کریں) جب وہ دونوں کھیتی  
(کے ایک مقدمہ) میں فیصلہ کرنے لگے۔ جب ایک قوم کی بکریاں اس میں  
رات کے وقت بغیر چروہے کے گھس گئی تھیں (اور اس کھیتی کو تباہ کر دیا تھا)،  
اور ہم ان کے فیصلہ کا مشاہدہ فرمارہے تھے۔ چنانچہ ہم ہی نے سلیمان (علیہ  
السلام) کو وہ (فیصلہ کرنے کا طریقہ) سکھایا تھا۔

اس کے بعد حضرت حسن بصری نے فرمایا کہ اگر یہ دونوں امر جو اللہ نے ارشاد فرمائے  
ہیں، نہ ہوتے تو میں سمجھتا کہ قاضی سب کے سب ہلاک ہو جائیں گے؛ لیکن اللہ نے اس کی  
اس کے علم کے سبب تعریف فرمائی، اور اس کو اس کے اجتہاد کی وجہ سے معذور رکھا۔

## باب نمبر 17 : قرآن سیکھنے اور سکھانے کی فضیلت

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: قرآن پڑھنے والے کو زیب نہیں دیتا کہ وہ  
بس اوقات قرآن پاک کی تلاوت ترک کر دے، بلکہ جتنا زیادہ پڑھے اتنا ہی افضل ہے۔  
پیارے آقارحمت سراپا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں :

أفضل الناس الحال المريح .

یعنی لوگوں میں سے افضل الحال المريح، ہے۔

لوگوں نے عرض کی یا رسول اللہ! یہ الحال المريح، کیا ہے؟ - فرمایا :

### الخاتم المفتتح صاحب القرآن يقرأ من أوله إلى آخره

كلما حل ارتحل .<sup>(۱)</sup>

یعنی قرآن کا ختم کرنے والا، اور پھر فوراً شروع کر دینے والا۔ قرآن کا قارئ  
جو اول سے آخر تک پڑھتا ہے اور ختم کرتے ہی فوراً شروع کر دیتا ہے۔  
قرآن کی تلاوت کرنے والے کا یہ بھی فرض بتا ہے کہ اگر زیادہ نہ ہو سکے تو کم از کم  
ایک سال میں دو مرتبہ قرآن پاک مکمل پڑھ لیا کرے۔

حضرت حسن بن زیاد بیان کرتے ہیں کہ امام اعظم ابوحنیف رحمہ اللہ نے فرمایا :  
من قرأ القرآن في السنة مرتبين فقد أدى حقه .

یعنی جس نے سال بھر میں دو مرتبہ قرآن پاک (مکمل) پڑھ لیا، سمجھو اُس  
نے قرآن پاک کا حق ادا کر دیا۔

اس لیے کہ سالی وصال میں نبی اکرم نور جسم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت  
جریل علیہ السلام کو دو مرتبہ پورا قرآن پاک سنایا تھا۔

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:  
عرضت علي أجرورأمتى حتى القذاة يخرجها الإنسان من المسجد فلم أر خيراً أعظم من قراءة القرآن، وعرضت علي ذنوبها أمتى فلم أر ذنباً أعظم من آية أو سورة أوتiéها رجل فسيتها .<sup>(۲)</sup>

(۱) کثر العمال: ۶۱۲/۱ میں اسے عبد الله ابن مبارک کے واسطے سے محمد بن نصر کا قول تایا گیا ہے۔ ہاں اس مفہوم کی مشہور و معروف حدیث مندرجہ ذیل کتب میں وارد ہوئی ہے: سنن ترمذی: ۱۲۵/۱۱ حدیث: ۳۲۰۰ سنن داری: ۲۳۳/۱۰..... حدیث: ۳۵۲۰..... شعب الایمان بیہقی: ۱۳/۵..... حدیث: ۱۹۲۵۔

(۲) سنن ابو داؤد: ۱۲۳/۲..... حدیث: ۳۶۱..... سنن ترمذی: ۱۱/۱..... حدیث: ۳۱۶۶..... صحیح ابن حزیم: ۲۱/۲..... حدیث: ۱۲۹/۷..... مصنف عبدالرازاق: ۳۲۱/۳..... حدیث: ۵۹۷۔

یعنی میری امت کی نیکیاں میرے سامنے پیش کی گئیں یہاں تک کہ اس  
تکے کا آجر بھی۔ جو کہ کسی انسان نے مسجد سے نکال کر پھینک دیا۔ تو میں نے  
قرآن کی تلاوت سے بڑھ کر کوئی نیکی نہ دیکھی۔ یوں ہی میری امت کے گناہ  
میرے سامنے پیش ہوئے۔ تو میں نے کسی گناہ کو اس سے بڑھ کر نہیں دیکھا کہ  
کسی شخص نے کوئی آیت یا سورت یاد کر کے بھلا دی ہو۔

حضرت ابو عبد الرحمن امیر المؤمنین حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ سے روایت  
کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

خیر کم من تعلم القرآن و علمه . (۱)

یعنی تم میں سے بہترین شخص وہ ہے جس نے قرآن سیکھا اور دوسروں کو سیکھایا۔

پھر آگے حضرت ابو عبد الرحمن فرماتے ہیں کہ بس اسی بات نے تو مجھے یہاں لوگوں کو  
قرآن مجید کی تعلیم کے لیے بٹھا کھا ہے۔ اور آپ کو حسن و حسین رضی اللہ عنہما کو بھی  
پڑھانے کا شرف حاصل تھا۔

حضرت ذوالنون مصری بیان کرتے ہیں کہ میں ایک مسجد میں داخل ہوا، کیا دیکھتا  
ہوں کہ ایک شخص قرآن کریم کی مندرجہ ذیل آیت کی تلاوت کر رہا ہے :

وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ۝ (سورہ انسان: ۲۱/۷۶)

اور ان کا رب انھیں پا کیزہ شراب پلانے گا۔

وہ مسلسل اس آیت کریمہ کو پڑھتا جاتا اور اپنے ہونٹ کو چوستا جاتا، محسوس یوں ہو رہا  
تھا جیسے واقعی وہ کچھ پی رہا ہے۔ مجھ سے رہانے گیا اور میں نے اس سے پوچھ دیا کہ اے اللہ  
کے بندے! تم پی رہے ہو یا پڑھ رہے ہو؟

(۱) صحیح بخاری: ۱/۲۷ حدیث: ۵۰۲۷.....سنن ابو داؤد: ۳/۳۵ حدیث: ۱۳۵۳.....سنن ترمذی: ۹۵/۱۱  
حدیث: ۳۱۵۳.....سنن داری: ۱۰/۲۲ حدیث: ۳۲۰۰۔

اس نے جواب دیا کہ اے فرزانے! مجھے اس کی تلاوت سے ہر بار اتنا مزا اور کیف و سرو آ رہا ہے جیسے میں واقعتاً (اپنے رب کے ہاتھوں پا کیزہ شراب) پی ہی رہا ہوں۔  
رواتبوں میں آتا ہے کہ حضرت اسرافیل علیہ السلام بڑے خوش آواز ہیں۔ جب وہ اپنی لئے میں قرآن پڑھنا شروع کر دیتے ہیں تو فرشتے اُس کی ساعت کے شوق میں اپنی نمازیں توڑ دیتے ہیں۔

یوں ہی حضرت داؤد علیہ السلام بھی بڑے خوش آواز تھے۔ ان کی خوش نغمگی کا عالم یہ تھا کہ جب وہ زبور کی تلاوت شروع کر دیتے تو بہت آبشارِ رُک جاتے، اڑتے پرندے ٹھہر جاتے، جانور چوپائے گوش برآواز ہو جاتے، حتیٰ کہ درندے جنگل چھوڑ کر اسے سننے کے لیے بستی میں آ جاتے۔

لیکن جب ان سے وہ لفڑش سر زد ہوئی تو آواز کی وہ مٹھاں جاتی رہی۔ چنانچہ انہوں نے ایک دفعہ بارگاہِ خداوندی میں عرض کیا کہ اے پروردگار! میری خوش آوازی کو کیا ہو گیا؟۔ فوراً وحی ربانی نازل ہوئی کہ جب تک تو نے ہماری فرمابردواری کی ہم تمہیں نوازتے رہے، لیکن جب تو نے سستی شروع کر دی تو ہماری عنایت بھی کم ہو گئی۔ اب اگر تم بالکل ویسے ہی ہونے کا وعدہ کرتے ہو جیسے پہلے تھے تو ہم پھر تم پر انعام شروع کر دیں گے۔  
کہا جاتا ہے کہ قیامت کے دن اللہ سبحانہ و تعالیٰ حضرت اسرافیل کو پڑھنے کا حکم دے گا، اور حضرت داؤد علیہ السلام کو بھی قراءت کا حکم ہو گا۔ وہ عرض کریں گے مولا! میری خوش نغمگی تو جاتی رہے گی؟۔

جواب ملے گا: تمہیں وہ خوش آوازی دوبارہ دی جاتی ہے۔ چنانچہ وہ پڑھنا شروع کریں گے۔ ان کی قراءت سن کر حوریں مست و بے خود ہو کر جنت کے جھروکوں سے چیخ پڑیں گی، اور ایسا شور و غوغا ہو گا کہ خلق خدا نے بھی ایسا منظر نہ دیکھا ہو گا۔

اب اللہ سبحانہ و تعالیٰ فرمائے گا کہ میرے بندو! تم نے بڑے اچھے نغمے ساعت کیے۔

پھر وہ حجابت علیت اٹھا کر فرمائے گا: سَلَامُ عَلَيْكُمْ۔ اور قرآن کی اس آیت سے دراصل یہی مراد ہے :

تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَامٌ ۝ (سورہ احزاب: ۳۳/۳۳)  
جس دن وہ (مون) اُس سے ملاقات کریں گے تو ان (کی ملاقات) کا تھنہ  
سلام ہوگا۔

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: تعلیم تین طرح کی ہوتی ہے۔ ۱: محض اللہ کی رضا کے لیے لوگوں کو تعلیم دے اور کچھ عوض طلب نہ کرے۔ ۲: اجرت پر تعلیم دے۔ ۳: بغیر کسی شرط کے تعلیم دے۔ ہاں اگر کسی نے تحفۃ کچھ دے دیا تو قبول کر لے اب اگر وہ خالصتاً وجہ اللہ اکبر یہ تعلیم دے رہا ہے تو اس کے لیے بڑا اثواب ہے۔ اور اس کا یہ عمل نبیوں کے عمل کی مانند ہے۔

اجرت پر تعلیم دینے کے سلسلے میں علماء کا اختلاف ہے۔ ہمارے متقدمین فقہاء کا قول یہ ہیکہ اجرت لئی جائز نہیں؛ کیوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد ہے :

بلغوا عنی ولو آیة . (۱)

یعنی میری طرف سے پہنچاؤ، خواہ ایک آیت ہی سہی۔

گویا تبلیغ کو اپنی امت پر واجب کر دیا، ایسے ہی جیسے اللہ تعالیٰ نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ آل و سلم پر تبلیغ کو واجب کیا تھا۔ تو جس طرح ایک رسول کے لیے تبلیغ پر اجرت لینا جائز نہ تھا ایسے ہی اُن کی امت کو بھی جائز نہ ہوگا۔

گرمتا خرین فقہاء میں سے ایک گروہ مثلاً عاصم بن یوسف، نصیر بن یحییٰ، اور ابو نصر

(۱) صحیح بخاری: ۳۲/۱۲۔ حدیث: ۳۲۶۱۔ سنن ترمذی: ۱۰/۱۸۱۔ حدیث: ۲۸۸۱۔ سنن داری: ۹۸/۲۔  
حدیث: ۵۵۱۔ مصنف عبد الرزاق: ۲/۱۰۹۔ حدیث: ۷/۱۵۱۔ صحیح ابن حبان: ۵۰/۲۲۔ حدیث:  
۲۱۳۶۲

بن سلام وغیرہ کا قول یہ ہے کہ تعلیم پر اجرت لئی جائز ہے۔ تاہم معلم کے لیے بہتر یہ ہوگا کہ وہ قرآن پاک کی تعلیم پر اجرت مقرر نہ کرے، بلکہ حروف تہجی (ا، ب، ت) پڑھانے اور لکھنا سکھانے پر مقرر کر لے۔ اور اگر قرآن ہی پرمذوری مقرر کر لے تو بھی میں اس میں کچھ حرج نہیں سمجھتا۔ کیوں کہ اہل اسلام میں یہی طریقہ صدیوں سے چلتا آرہا ہے اور اس کی ضرورت بھی ہے؛ ورنہ اگر یہ صورت جائز نہ ہو تو اس زمانہ میں قرآن کا علم مسلمانوں کے ہاں سے بالکل اٹھ جائے گا۔

تیسرا صورت یہ ہے کہ اس نے کسی سے کچھ اجرت مقرر نہیں کی، لوگ جو دے دیتے ہیں اسی پر گزارا کر لیتا ہے۔ تو یہ صورت متفقہ طور پر جائز ہے۔ اس لیے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لوگوں کو علم دین سکھایا کرتے تھے اور ہدیہ قبول کیا کرتے تھے۔

حضرت ابوالمتکل باجی، حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ ایک دفعہ صحابہ کرام کسی جہاد میں تھے، ان کا گزر ایک عرب قبیلہ پر ہوا۔ ان لوگوں نے پوچھا کہ تم میں کوئی منتر پڑھنے والا ہے؟ کیونکہ سردار ایک قبیلہ کو سانپ نے کاٹ لیا ہے؟۔

ایک صحابی نے سورہ فاتحہ شریف پڑھ کر پھونک ماری، جس سے وہ سردار اچھا ہو گیا۔ اور پھر عوض میں اس نے بکریوں کا ایک ریوڑ عطا کیا۔ اس صحابی نے اڈا لینے سے انکار کیا۔ (لیکن) پھر رسول اللہ سے اس سلسلے میں دریافت کیا تو آپ نے اس سے پوچھا: تو نے کس چیز سے جھاڑا تھا؟۔

عرض کی: سورہ فاتحہ سے۔ فرمایا: تمہیں کیسے پتا لگا کہ اس میں شفا ہے؟، پھر فرمایا:

فخدوها واخربوا لی معکم فیها سهم۔ (۱)  
یعنی اسے لے لو، بلکہ اپنے ساتھ اس میں میرا حصہ بھی ملا لو۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اجرت کا لینا جائز ہے۔

(۱) صحیح بخاری: ۳۰۲۸، حدیث: ۲۲۷۲..... صحیح مسلم: ۳۲۲/۱۲، حدیث: ۵۸۲۳..... سنن ابو داؤد: ۲۲۳/۱۰، حدیث: ۳۲۲۰..... سنن ابن ماجہ: ۳۲۹/۶، حدیث: ۲۲۳۹..... شرح البیغی: ۳۲۰/۲۔

## قرآن پر نقطے اور اعراب لگانے کا مسئلہ

بعض لوگوں نے قرآن شریف پر نقطے لگانے اور عشرہ بنانے کو مکروہ کہا ہے۔ اور یہ قول امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ کا ہے، جن کی دلیل وہ روایت ہے جس میں حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

جردوا القرآن ولا تكتبوا فيه شيئاً مع كلام الله تعالى ولا  
تعشروه وزينوه بأحسن الأصوات واعربوه فإنه عربي .  
یعنی قرآن کو مجرد رکھو۔ اس میں کلام اللہ کے ساتھ کچھ اور نہ لکھو۔ نہ عشرے  
بناؤ، نہ نقطے لگاؤ۔ بلکہ اسے اچھی آواز سے زینت دو، اور اس پر اعراب  
لگاؤ کہ وہ عربی ہے۔

لیکن اس سلسلے میں ہمارا موقف یہ ہے کہ نقطے لگانے اور عشرے بنانے میں کچھ مضائقہ نہیں؛ کیوں کہ تمام مسلمان صدیوں سے یوں ہی کرتے چلے آئے ہیں، اور خاص طور پر عجمی لوگ اس کے سخت محتاج ہیں۔ لہذا ان کی آسانی کے واسطے نقطے اور علامتیں بٹھانا ضروری ہیں۔

کسی جبکی (یعنی جس پر غسل فرض ہو) اور حائیہ کو قرآن پڑھنا اور ہاتھ لگانا جائز نہیں؛ مگر جب کہ قرآن مجید غلاف میں ہو۔ اور اگر کوئی بے وضو ہو تو اس کو قرآن پڑھنے میں کچھ مضائقہ نہیں؛ مگر وہ قرآن مجید کو ہاتھ نہ لگائے، ہال اگر غلاف ہو تو کچھ مضائقہ نہیں؛ اس لیے کہ ارشادِ پاری تعالیٰ ہے:

لَا يَمْسُأْ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ۝ (سورہ واقعہ: ۵۶/۹۷)

اس کوپاک (ٹھہارت والے) لوگوں کے سوا کوئی نہیں چھوئے گا۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمایا کرتے تھے:

لا يمس القرآن إلا طاهرٌ .<sup>(۱)</sup>

یعنی قرآن کو پاک صاف شخص کے سوا کوئی نہ ہاتھ لگائے۔

تاہم بے وضو قرآن شریف پڑھنے میں کچھ حرج نہیں۔ اس لیے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہمیں استباحہ سے فراحت کے بعد قرآن شریف پڑھایا کرتے تھے۔ اور آپ کو قرآن پڑھانے سے کوئی چیز مانع نہ تھی سوائے غسل کی حاجت کے۔ تاہم باوضو ہونا مستحب ہے۔

اگر جنپی شخص یا حیض والی عورت ایک آیت سے کم پڑھ لے تو اس میں کچھ حرج نہیں۔ اگر عورت معلمہ ہے اور ایامِ حیض میں بچوں کو تعلیم دینا چاہے تو اس کے لیے مناسب ہے کہ آدمی آیت بتا کر چپ ہو جائے، اور پھر آدمی آیت بتا دے؛ مگر پوری آیت ایک ہی دفعہ نہ پڑھے۔

یوں ہی جنپی اور حائضہ کو مسجد میں جانے کی بھی اجازت نہیں۔ لیکن بے وضو شخص مسجد میں جاسکتا ہے۔

ہاں، جنپی اور حائضہ کو کلمہ شہادت پڑھنا، یا تسبیح (یعنی سبحان اللہ کہنا) یادعاً میں مانگنا جائز ہیں۔ فقط قرآن مجید کی تلاوت کرنا منع ہے۔

## باب نمبر 18 : سبیع مثانی کی تفسیر

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت سعید بن جبیر اور حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما ممن درج ذیل آیت کریمہ کی تفسیر میں فرمایا:

(۱) موطا امام مالک: ۱۱۸/۲..... سنن داری: ۳۷۳..... سنن داری: ۲۱۲/۲..... مصنف عبد الرزاق: ۲۲۶۶..... ۱/۳۳۲..... سنن کبریٰ تیہنی: ۱/۸۸..... سنن دارقطنی: ۱/۳۹۵..... حدیث: ۳۲۷۔

**وَلَقَدْ أَتَيْنَاكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ ۝** (سورہ الحجج:

(۸۷/۱۵)

اور پیشک ہم نے آپ کو بار بار دھرائی جانے والی سات آیتیں (یعنی سورہ فاتحہ) اور بڑی عظمت والا قرآن عطا فرمایا ہے۔

اس سے مراد سورہ بقرہ، آل عمران، نساء، مائدہ، انعام، اور اعراف ہے۔ راوی کہتے ہیں کہ مجھے ساتویں سورہ یاد نہ رہی۔ نیز اسے 'مثنی'، اس لیے کہا گیا کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے اس کے ذریعہ امت محمدیہ کی تعریف فرمائی ہے، اور اسے ان کے لیے ذخیرہ بنا دیا ہے۔ یہ تابعین کا قول ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے ایک دوسری روایت یہ بھی ہے کہ یہاں 'سبع مثانی' سے مراد سورہ فاتحہ ہے۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بھی یہی فرماتے ہیں کہ 'سبع مثانی' سورہ فاتحہ ہے۔

نیز حضرت ربع بن انس ابوالعلیہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے بھی ارشاد باری تعالیٰ 'سبعا من الشانی' کی تفسیر میں یہ فرمایا ہے کہ 'سبع مثانی' سورہ فاتحہ ہے۔

کسی نے ان سے عرض کی کہ علام تو 'سبع مثانی' سے مراد 'سبع طوال' (یعنی سات لمبی سورتیں) لیتے ہیں۔ تو آپ نے فرمایا: دراصل اس آیت کے نزول کے وقت ابھی 'سبع طوال' میں سے ایک سورت بھی نازل نہ ہوئی تھی۔

حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

هي فاتحة الكتاب . (۱)

یعنی سورہ فاتحہ ہی (سبع مثانی) ہے۔

ایک دوسری روایت یوں بھی ہے کہ آپ نے اس سے پورا قرآن مراد لیا ہے۔

(۱) مسنٹھامین طبرانی: ۱۳۳/۸..... حدیث: ۲۶۲۱..... مسنطیاضی: ۳۹۲/۲..... حدیث: ۲۳۲۷۔

ایک قول یہ ہے کہ سورہ فاتحہ کو سبع مثانی، اس لیے کہتے ہیں کہ اس میں سات آیتیں ہیں۔ اور ہر نماز (کی ہر رکعت) میں اس کی تکرار ہوتی ہے۔ اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ چونکہ یہ دو مرتبہ نازل ہوئی ہے: ایک دفعہ مکہ مکرمہ میں، اور ایک دفعہ مدینہ منورہ۔ زادہ اللہ شرفاً و تخلیقاً۔ میں۔ واللہ اعلم۔

## باب نمبر 19 : مکہ و مدینہ میں کتنا کتنا قرآن اُترا؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: عبدالرزاق بواسطہ معمور حضرت قادہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: سورہ بقرہ، آل عمران، نساء، مائدہ، انعام، آنفال، توبہ، رعد، نحل، حج، نور، احزاب، الذين کفروا، فتح، حجرات، حمید، مجادلہ، حشر، محتجنة، صف، جمعہ، منافقون، تغابن، طلاق، تحریم، لم یکن الذين کفروا، اذا جاء نصر اللہ، قل ہو اللہ واحد، قل اعوذ برب الْفَلَقِ اور قل اعوذ برب الناس مدینہ منورہ میں نازل ہوئیں۔ اور بقیہ قرآن مکہ مکرمہ میں نازل اُترا۔

جب کہ بعض علماء کے بقول سورہ انعام کی چھ آیتیں، سورہ نحل کی چند آیتیں، بنی اسرائیل، قصص، سورہ ہل الی انسان، سورہ شعرا کی والشعراء یتبعهم الغاؤون سے آخر سورت تک، اور سورہ عادیات بھی مدینہ طیبہ میں نازل ہوئیں۔

حضرت مجاهد کہتے ہیں کہ سورہ فاتحہ مدینہ طیبہ میں نازل ہوئی۔ اور ابو صالح حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ یہ مکہ میں نازل ہوئی۔ جب کہ بعض کہتے ہیں کہ یہ دو دفعہ نازل ہوئی: ایک بار مکہ میں، اور ایک بار مدینہ منورہ میں۔ (واللہ تعالیٰ اعلم)

## باب نمبر 20 : سورہ براءت کی تحقیق

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: سورہ براءت کے شروع میں بسم اللہ نہ لکھے جانے کے سلسلے میں علاما کا اختلاف ہے۔ بعض نے اس یہ وجہ بیان کی کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر قرآن نازل ہوتا تو آپ کاتب کو لکھوادیا کرتے تھے؛ لیکن جس وقت سورہ براءت نازل ہوئی إتفاقاً کاتب بسم اللہ الرحمن الرحيم لکھنا بھول گیا؛ اس لیے سورہ براءت بغیر بسم اللہ کے رہ گئی۔

بعض نے کہا کہ سورہ براءت اُس عہد کو توڑنے کے لیے نازل ہوئی تھی جو مسلمانوں اور کافروں کے درمیان تھا۔ جبکہ بسم اللہ الرحمن الرحيم امن کا باعث ہے؛ اس لیے اس کو نہ لکھا گیا کہ مشرکوں کے لیے کوئی امان نہیں۔

میرے نزدیک صحیح ترین قول حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کا ہے کہ انہوں نے فرمایا: میں نے امیر المؤمنین حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ سے اس کے بارے میں پوچھا تو فرمایا کہ سورہ انفال تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مدینہ شریف تشریف لاتے ہی نازل ہوئی، اور سورہ براءت سب قرآن کے آخر میں نازل ہوئی، اور رمضان میں دونوں کے ملتے جلتے ہیں، پھر یہ کہ رسول اللہ نے اس ضمن میں کچھ فرمایا بھی نہ تھا؛ اس لیے یہ امر مشتبہ ہو گیا۔ تو ان دونوں سورتوں میں جداً تو کردی مگر بسم اللہ نہ لکھی گئی۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ سے کسی نے اس کی وجہ پوچھی تو آپ نے فرمایا: بسم اللہ اس لیے نہ لکھی گئی کہ یہ سورہ جہاد کے حکم میں نازل ہوئی، یعنی صلح کے عہد کو ختم کرنے کے لیے۔

## باب نمبر 21 : صاحب قرآن کی قراءتِ قرآن

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: رواتوں میں آتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ سے قرآن سنا۔ اب اس سلسلے میں علام کی مختلف آراء ہو گئیں۔ بعض نے اس کی وجہ پر بیان کی کہ اس کا مقصد لوگوں کو تواضع کی تعلیم دینا تھا؛ تاکہ کوئی شخص اپنے سے کم درجے کے آدمی سے پڑھنے اور سیکھنے میں عار محسوس نہ کرے۔

بعض نے کہا: اس کی وجہ تھی کہ حضرت ابی بن کعب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے الفاظ کو جلد یاد کر لیا کرتے تھے؛ اس لیے آپ نے ان کو سنایا؛ تاکہ وہ الفاظ کو جلد بیعنیم یاد کر لیں، اور اسی طرح پڑھیں اور دوسروں کو بھی سکھائیں۔ جب کہ بعض کہتے ہیں کہ آپ نے اس لیے پڑھ کر سنایا تاکہ یہ طریقہ آگے جاری ہو۔

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ معلم کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک مرتبہ ابی بن کعب سے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں آپ سے قرآن پڑھوں۔ عرض کی: یا اللہ نے میرا نام لے کر فرمایا ہے؟ آپ نے فرمایا: ہاں۔ یہ سنتے ہی آنکھوں سے اشک روای ہو گئے۔

رواتوں میں یوں بھی آتا ہے کہ ایک مرتبہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ابی بن کعب کے سامنے 'لِم يَكُنُ الْذِينَ كَفَرُوا' کی تلاوت کرتے ہوئے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں یہ سورہ تمہارے سامنے پڑھوں۔

حضرت ابی بن کعب کا یہاں رونا دراصل وفورِ مسرت اور خورداں نوازی کے باعث تھا کہ اللہ نے انھیں اس نعمتِ عظیمی سے بہرہ ور فرمایا۔ اب اس قدر و منزلت کے عطا ہونے کی دو وجہ ہو سکتی ہے :

ایک تو یہ کہ چوں کہ یہ حکم خاص انھیں کے نام سے آیا تھا، اسی لیے انھوں نے پوچھا:  
”کیا اللہ نے میرا نام لے کر فرمایا ہے، یا یہ کہا ہے کہ اپنے صحابہ میں سے کسی سے پڑھوا کر  
سن لیں؟۔ آپ نے فرمایا: نہیں بلکہ خصوصیت سے تمہارا نام لے کر فرمایا ہے۔ تو یہ سن کر  
اُن کا احساسِ نعمت مزید دو آنکھ ہو گیا۔

دوسری یہ کہ معلم کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا اُن سے پڑھنا یہ اُن کے لیے بہت  
بڑے اعزاز و شرف کی بات تھی کہ کائنات کا کوئی انسان اس اعزاز میں اُن کا شریک وہیم  
نہیں۔

یہ وجہ بھی بتائی گئی ہے کہ شاید اس احساس سے آنکھیں بہہ پڑی ہوں کہ اتنے بڑے  
اعزاز و نعمت کا میں کما حقہ شکر یہ بھی نہ آدا کر سکا۔

اب رہی یہ بات کہ پڑھنے کے لیے خاص اس سورت کی تخصیص کیوں کی گئی۔ تو اس کی  
وجہ یہ ہے کہ یہ مختصر ہونے کے باوجود جملہ اصول و قواعد اور اہم امور کو جامع تھی، اور مقتضائے  
حال اختصار ہی کا تقاضا کرتا تھا۔

اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو جوابی بن کعب کے سامنے پڑھنے کا حکم  
دیا تو اس کی حکمت یہ تھی کہ ابی ابن کعب قرآن کے الفاظ و آداء، مقامات وقف اور لب و لہجہ  
کی تعلیم پائیں؛ کیوں کہ قرآن کریم کی نغمگی کے قواعد بھی شریعت نے وضع کر رکھے ہیں،  
جب کہ استعمال ہونے والی دیگر سروں اور تناؤں میں یہ بات نہیں ہوتی۔

یہ سچ ہے کہ نغمے کے ہر ساز کا ایک مخصوص اثر ہوتا ہے جو قلب و روح میں اپنی جگہ  
بناتا ہے، تو ابی بن کعب پر قرآن پڑھنے کا مقصود انھیں یہ لطائف و معارف سکھانا تھا نہ یہ کہ  
اُن سے کچھ سیکھنا۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ ان کے سامنے پڑھنے کی وجہ یہ تھی کہ لوگوں کو اس بات کا علم  
ہو جائے کہ قرآن کو ماہر حفاظت کے سامنے پڑھتے رہنا چاہیے۔ نیز یہ کہ قرآن اور دیگر شرعی

علوم کی تخلیل اُن کے ماہروں سے کرنی چاہیے، اور اُن کے لیے انکسار و ادب کا بھرپور مظاہرہ کرنا چاہیے، خواہ وہ حسب و نسب، دین داری و فضیلت اور مرتبت و شہرت میں فروتنہ ہی کیوں نہ ہوں۔

نیز اس میں ایک حکمت یہ تھی کہ لوگ قرآن کے معاملے میں ابی ابن کعب کی فضیلت و عظمت سے آگاہ ہو جائیں، اور اس کے آخذ و فیض کے لیے ان کی طرف قدم بڑھائیں۔ اور یہ بات طے شدہ ہے کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پردہ فرماجانے کے بعد وہ قرآن کے سب سے بڑے امام و رئیس، اور خلق خدا کا مرچح تھے۔

## باب نمبر 22 : قصیدہ خوانی کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اہل علم نے قصیدہ خوانی کے سلسلے میں کلام کیا ہے۔ بعض نے اسے مکروہ بتایا ہے، اور بعض نے اجازت دی ہے۔

مکروہ کہنے والوں کی دلیل وہ روایت ہے جو اعمش نے بواسطہ ابو صالح، حضرت ابو ہریرہ سے روایت کیا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

لأن يمتلىء جوف أحدكم قيحاً و دماً حتى يربى له من أن  
يمتلىء شعراً . (۱)

یعنی آدمی کا اپنے پیٹ کو پیپ و خون سے بھر کر ہلاک ہو جانا اس سے بہتر ہے کہ وہ اسے شعروں سے بھرے۔

دوسری دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے :

(۱) صحیح بخاری: ۲۰/۳۳۳، صحیح مسلم: ۱۵/۱۸۸، سنن ابو داؤد: ۱۲/۳۵۱، سنن ترمذی: ۱۰/۵۰۰، سنن ابن ماجہ: ۱۱/۳۳۸، حدیث: ۵۰۱۔

وَالشُّعْرَاءُ يَتَبَعِّهُمُ الْغَاوُنَ ۝ (سورہ شعراء: ۲۶/۲۲)

اور شاعروں کی پیروی ہے کہ ہوئے لوگ ہی کرتے ہیں۔

اور یہاں 'الغاؤن' سے 'الضالون' (یعنی گمراہ) مراد ہے۔

حضرت شعیؒ فرماتے ہیں کہ وہ شعر اپنے اشعار سے پہلے اسم اللہ الرحمن الرحيم لکھنے کو ناپسند کرتے تھے۔

حضرت مسروق سے منقول ہے کہ آپ کی کتاب میں ایک شعر لکھا ہوا تھا تو آپ نے اس کو کاٹ دیا۔ کسی نے کہا کہ اگر آپ شعر لکھ لیتے تو خوب تھا۔ فرمایا: میں تو اپنی کتاب میں شعر لکھا ہوا دیکھنا پسند نہیں کرتا۔

ابراهیم بن یوسف، کثیر بن ہشام سے روایت کرتے ہیں کہ کسی نے عبد الکریم سے اس کے معنی پوچھے :

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهُ الْحَدِيثَ ۝ (سورہ لقان: ۳۱/۶)

اور لوگوں میں سے کچھ ایسے بھی ہیں جو بیہودہ کلام خریدتے ہیں۔

تو آپ نے فرمایا کہ لھو الحدیث سے غنا اور شعر مراد ہے۔

حضرت عطا بیان کرتے ہیں کہ شیطان ملعون نے عرض کیا: اے پور دگار! آدم کی وجہ سے تو نے مجھے جنت سے نکالا، اب میرے لیے کون سا گھر ہے؟۔ فرمایا: 'حمام'۔

پھر عرض کی: میرے نشت کی جگہ کون سی ہے؟۔ فرمایا: 'بازار'۔

پھر عرض کی: میرے پڑھنے کے لیے کون سی چیز ہے؟۔ فرمایا: 'شعر'۔

پھر عرض کی: میرا ہتھیار کیا ہے؟۔ فرمایا: 'عورتیں'۔

پھر عرض کی: میرے بولنے کے لیے کیا ہے؟۔ فرمایا: 'محبوت و چخنی'۔

پھر عرض کی: میرے لکھنے کی چیز کون سی ہے؟۔ فرمایا: 'نقش و نگار [آرٹ]'۔

قصیدہ خوانی کو جائز کہنے والوں کی دلیل حضرت ہشام بن عروہ کی وہ روایت ہے جو انہوں نے اپنے باپ کی وساطت بیان کی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

إِنْ مِنَ الشِّعْرِ لِحُكْمَةٍ . (۱)

یعنی بعض شعر حکمت سے بھرے ہوتے ہیں۔

حضرت ہشام بن عروہ اپنے والد سے نقل کرتے ہیں :

مَا رأيْتُ امْرَأً أَعْلَمَ بِشِعْرٍ وَلَا بِطِبْ وَلَا بِلَغَةٍ وَلَا بِفِقْهٍ مِنْ  
عَائِشَةَ .

یعنی میں نے کسی عورت کو شعر، طب، لغت اور فقه میں ماہرانہ شان رکھنے کے تعلق سے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے بڑھا ہوانہ پایا۔

حضرات سماک بن حرب، جابر بن سرہ سے روایت کرتے ہیں کہ صحابہ کرام اشعار پڑھا کرتے تھے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ان کے درمیان بیٹھ کر ساعت فرماتے اور چہرے پر قسم کی لکیریں بکھری ہوتیں۔

حضرت عکرمہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما نے فرمایا :

إِذَا قِرَأَ أَحَدُكُمْ شِيْئًا مِنَ الْقُرْآنِ فَلَمْ يَدْرِ مَا تَفْسِيرُهُ فَلِيَلْتَمِسْهُ فِي الشِّعْرِ فَإِنَّ الشِّعْرَ دِيْوَانُ الْعَرَبِ .

یعنی جب کوئی شخص قرآن میں سے کچھ پڑھے اور اس کی تفسیر نہ جانتا ہو تو اس کو چاہے کہ اشعار میں تلاش کرے؛ کیونکہ اشعار عرب کے دیوان (لغت) ہیں۔

حضرت ابوالدرداء رضی اللہ عنہ سے کسی نے سوال کیا کہ انصار صحابہ میں صرف آپ ہی ایک ایسے ہیں جو شعر نہیں کہتے، باقی تو سب شاعر ہیں۔ آپ نے فرمایا: شعروں میں بھی کہتا ہوں، لو سنو۔

(۱) سنan ابن ماجہ: ۱۲۳۵/۲ حدیث: ۳۷۵۵..... منفردوس دلیلی: ۱۲۰ حدیث: ۸۰۳۔

برید المرأة أن يعطي مناه  
ويأبى الله إلا ما أرادا  
يقول المرأة فائدتي بمالى  
وتقوى الله أفضل ما استفادا  
فلا تك يابن آدم في غرور  
فقد قام المنادي صاح نادى  
بأن الموت طالبكم فهیؤا  
لهذا الموت راحلة و زادا  
يعنى آدمي چاہتا ہے کہ سب کام اس کی خواہش کے مطابق ہوں جبکہ ہوتا  
وہی ہے جو اللہ چاہتا ہے۔

آدمی کہتا ہے کہ اس کا فائدہ مال و دولت میں ہے۔ حالانکہ اس فائدے  
سے تقویٰ افضل ہے۔

لہذا اے اولاد آدم! دھوکے کے شکنجه سے باہر نکل، اور کان کھول کر سن کر ندا  
لگانے والا چیخ چیخ کرند الگار ہاہے۔

یقیناً موت تھاری تلاش و تعاقب میں ہے؛ سوموت کے لیے تیاری کر، اور  
آخرت کے لیے تو شہزادہ آخرت اکٹھا کر۔

حضرت کلبی بواسطہ ابو صالح پیان کرتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما  
نے ہمیں بتایا کہ جس وقت اُم المؤمنین حضرت عائشہ کو حضرت ابو ہریرہ کی خبر پہنچی تو فرمایا :  
رحم اللہ ابا ہریرہ إنما قال النبی علیہ الصلوٰۃ والسلام لأن  
یمتلئ جوف أحدکم قیحا حتی یریه خیرا من ان یمتلئ شعرًا  
برید به من الشعرا الذى هجت به .

یعنی اللہ ابا ہریرہ پر حمد کرے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تو یہ فرمایا  
تھا کہ ایک شخص کا اپنے پیٹ کو پیپ سے بھر لینا اس سے کہیں بہتر ہے کہ وہ  
اسے نبی کی ہجوکے اشعار سے بھرے۔

اس تعلق سے یہ بھی کہا گیا کہ شعر میں اتنا مشغول ہو جانا منوع ہے کہ آدمی قرآن  
شریف اور ذکر اللہ سے غافل ہو جائے، بصورت دیگر منوع نہیں۔

ام المؤمنین حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ سے ایک دن عرض کیا کہ میں آپ کے کلام کو مکمل طور پر نہیں سمجھ پاتی۔ تو آپ نے ارشاد فرمایا :

استظہری أشعار لبید .

یعنی لبید شاعر کے کلام سے مدد لے۔

شیخ ابو یعقوب یوسف بن عاصم فرماتے ہیں کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو بارہ ہزار قصیدے یاد تھے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما نے فرمایا :

الشعر اول علم العرب فتعلموا الشعر عليكم بشرط  
الحجاز .

یعنی شعر دنیاۓ عرب کا سب سے پہلا علم ہے؛ لہذا شعر سیکھو اور ملک ججاز کے اشعار کو اپنے اوپر لازم جانو۔

یہ بھی کہا گیا کہ حضرت عبدالمطلب کی اولاد میں سے کوئی بھی ایسا نہیں ہوا جس نے شعر نہ کہا ہو، سوائے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے۔

حضرات شیخین یعنی حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے بھی اشعار کہے ہیں، اور حضرت علی بھی شاعر تھے۔

## باب نمبر 23 : کیا سر کار ﷺ نے شعر کہے؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے روایت شعر میں علمانے کلام کیا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ آپ سے شعر کہنا ثابت نہیں اور دلیل کے طور پر حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی یہ روایت پیش کرتے ہیں کہ کسی نے آپ سے سوال کیا کہ

نبی شعر پڑھا کرتے تھے؟، تو فرمایا: شعر تو آپ کو نہایت ناپسند تھے؛ مگر ہاں ایک دفعہ قیس بن طرف کا شعر پڑھا تھا حساس کے اول کو آخر کر دیا تھا اور وہ شعر یہ تھا۔

ستبدی لک الأیام ما كنت جاھلاً

و یأتیک بالأخبار مالم تزود

یعنی زمانہ تجھ پر ظاہر کردے گا اس بات کو جس کو تو نہیں جانتا اور تیرے پاس ان لوگوں کی خبر لائے گا جنہوں نے تو شہ ساتھ نہیں لیا۔

اور یہ فرماتے جاتے: و یأتیک بالأخبار مالم تزود۔

یہ سن کر حضرت ابو بکر نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! ایسے نہیں۔ تو آپ نے فرمایا:

ما أنا بشاعر وما ينبغي لي۔

یعنی نہ تو میں شاعر ہوں، اور نہ یہ میرے شایانِ شان ہے۔

پھر یہ آیت مبارکہ تلاوت فرمائی:

وَمَا عَلِمْنَاهُ الشِّعْرُ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبِينٌ ۝

(سورہ لیل: ۳۶/۲۹)

اور ہم نے ان کو (یعنی نبی مکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو) شعر کہنا نہیں سکھایا اور نہ ہی یہ ان کے شایانِ شان ہے۔ یہ (کتاب) تو فقط صحت اور روش قرآن ہے۔

بعض علماء کہتے ہیں کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے شعر کہے ہیں، اور حدیثوں میں ان کا ذکر آیا ہے۔ ابن طاؤس اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم نے خندق کی لڑائی کے دن یہ شعر کہا تھا۔

اللَّهُمَّ لَا يَعِيشُ إِلَّا عِيشُ الْآخِرَةِ

فَارحِمُ الْأَنْصَارَ وَالْمَهَاجِرَةَ

یعنی اے میرے اللہ!! آخرت کی زندگی ہی قابل اعتبار ہے، سوتوانصار اور  
مہاجرین پر حمد فرما۔

یہ سن کر انصار نے اس کے جواب میں یہ شعر کہا۔

نَحْنُ الَّذِينَ بَأَيَّلْعَوْا مُحَمَّداً

عَلَى الْوَفَاءِ مَا بَقِيْنَا أَبَدًا

یعنی ہم وہ لوگ ہیں کہ جنہوں نے محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مرتبہ دم  
تک وفا کرنے کی بیعت کر لی ہے۔

حضرت ابو عثمان نہدی، حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے  
ہیں کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خندق کھونے کے لیے ک DAL زمین پر  
ماری تو اس وقت فرمایا۔

بِسْمِ إِلَهٍ وَبِهِ بَدِينَا

وَلَوْ عَبْدُنَا غَيْرُهُ شَقِينَا

فَحَبْذَا رَبَّاً وَحَبْ دِينَا

یعنی اللہ ہی کے نام سے ہم اس کام کو شروع کرتے ہیں۔ اگر ہم اس کے سوا  
کسی اور کی عبادت کریں تو بدجنت ہو جائیں۔ تو وہ کتنا عظیم رب اور (ہمارا  
دین) کیسا محبوب دین ہے!۔

حضرت براء بن عازب بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم علیہ السلام نے ارشاد فرمایا :

أَنَا النَّبِيُّ لَا كَذَبٌ      أَنَا ابْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ

یعنی میں نبی ہوں اس میں کچھ جھوٹ نہیں اور عبدالمطلب کا بیٹا ہوں۔

اسود بن قیس، حضرت جندب رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ سرکارِ دو عالم صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک دن راستے میں چلتے ہوئے پھسل گئے، اور پھر آپ کی مبارک انگلی

میں لگ گیا، تو آپ کی زبان سے نکالے

هل أنت إلا أصبع دميت

و في سبيل الله ما لقيت

یعنی تو فقط ایک انگلی ہے جو خون آلو دھوگئی ہے، لیکن ابھی تجھے خدا کی راہ  
میں (دشمنوں سے) اڑائی بھی کرنا ہے۔

ایک دوسری روایت میں فی سبیل اللہ کی جگہ فی کتاب اللہ آیا ہے۔

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ یہ حدیث شیخ ہیں؛ مگر اس بات کا احتمال ہے کہ  
آپ نے قصداً شعر تخلیق نہ فرمایا ہو، اتفاق سے آپ کا کلام شعر کے موافق ہو گیا، یا یوں کہا  
جائے کہ یہ اپیات رجز ہیں، اور رجز شعر شمار نہیں ہوتا بلکہ وہ شرمندگی ہوتا ہے۔

## باب نمبر 24 : خواب کی تعبیر کا بیان

فقیہ ابوالیث فرماتے ہیں: دین میں مہارت و کمال حاصل کرنے کے بعد اگر کسی  
نے علم رویا سیکھا تو اس میں کچھ حرج نہیں اور یہ ایک اچھا علم ہے۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت  
یوسف علیہ السلام کو علم رویا عطا فرمایا احسان جلتا یا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

وَكَذَلِكَ مَكَّنَاهُ لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ وَلَنُعْلَمَهُ مِنْ تَأْوِيلِ  
الْأَحَادِيثِ ۝ (سورہ یوسف: ۲۱/۱۲)

اور اس طرح ہم نے یوسف (علیہ السلام) کو زمین (مصر) میں استکام  
بجھتا اور یہ اس لیے کہ ہم اسے باتوں کے انجام تک پہنچنا (یعنی علم تعبیر رویا)  
سکھائیں۔

یہاں 'تاویل الاحادیث' سے مراد 'علم رویا' ہے۔

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

علیکم بالتفقه فی الدین والتفہم فی العربیة وحسن العبارة.

-یعنی عبارۃ الرؤیا -

یعنی دین میں تفہم حاصل کرنا، عربی زبان میں کمال پیدا کرنا، اور علم تعبیر  
میں مہارت حاصل اپنے اوپر لازم کرلو۔

اگر علم روایا سیکھنا تفہم فی الدین کے حصول میں رکاوٹ بنے تو علم روایا کا نہ سیکھنا  
فضل ہے؛ کیونکہ علم فقہ احکام الہی کی معرفت کا نام ہے اور علم روایا بکنزہ فال کے ہے۔  
قاضی ابو یوسف سے کسی نے مسئلہ روایا کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے فرمایا :

حتی نفرغ من أمر اليقظة ثم نشتغل بأمر النوم .

یعنی پہلے ہم بیداری کے امور سے فارغ ہو لیں، اس کے بعد نیند کے  
معاملے سے نہیں گے۔

حضرت محمد بن سیرین سے جب کوئی خواب بیان کرتا تو آپ فرماتے :

اتق اللہ فی اليقظة فیانہ لا یضرک ما رأیت فی النوم .

یعنی بیداری میں اللہ تعالیٰ سے ذر، امید ہے کہ خواب میں دیکھی ہوئی چیز  
تجھے ہرگز نقصان نہ پہنچائے گی۔

اسماعیل بن علیہ، حضرت ایوب سے روایت کرتے ہیں کہ مجھے حضرت محمد بن سیرین  
کے حوالے سے یہ خبر پہنچی کہ لوگ اُن کے بارے میں کہتے ہیں کہ وہ صرف خواب کی تعبیر  
باتاتے ہیں، کوئی مسئلہ یا فتویٰ نہیں بتاتے۔ یہ سن کر انہوں نے تعبیر بتانا موقوف کر دی۔ پھر  
تعبیر بتانے لگے اور فرمایا :

إنما هو ظن أظنه فما ظنت له في روایاه خيراً حدثه إياه .

یعنی تعبیر امر ظنی ہے۔ سوجس کے خواب کی اچھی تعبیر میری سمجھ میں آتی ہے

اسے بیان کر دیتا ہوں۔

حضرت ابو قادہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

أصدقکم رؤیاً أصدقکم حديثاً . (۱)

یعنی تم میں سے صادق الرؤیا (یعنی سچے خوابوں والا) وہ ہو گا جو صادق القول (یعنی اپنے قول کا سچا) ہو گا۔

لہذا مذکورہ بالا حدیثوں سے پتہ چلا کہ علم روایا کے ترک میں کچھ نقصان نہیں؛ کیونکہ یہ بمنزلہ فال ہے۔ (مغض علم ظنی ہے قطعی نہیں)

## باب نمبر 25 : سچے خواب اور اچھی تعبیروں کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ہشام بن عروہ اپنے والد کے واسطے سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے بیان فرمایا: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر وحی کی ابتداء سچے خواب کی شکل میں ہوئی، اور آپ جو خواب بھی دیکھتے اس کی تعبیر صحیح روشن کی طرح ظاہر ہو جاتی تھی۔

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِذَا رأى أَحَدُكُمْ رُؤْيَا يَحْبَهَا فَإِنَّمَا هِيَ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى فَلِيَحْمِدِ  
اللَّهَ عَلَيْهَا وَلِيَحْدُثْ بِهَا مِنْ أَحَبِّهِ، وَإِذَا رأى غَيْرُ ذَلِكَ مَا  
يَكْرَهُ فَإِنَّمَا هِيَ مِنَ الشَّيْطَنِ فَلِيَسْتَعْذِدْ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّهَا وَلَا  
يَذَّكُرْهَا لِأَحَدٍ فَإِنَّهَا لَا تَضُرُّهُ .

(۱) مجمع کبیر طبرانی: ۱۹۰۰ حدیث: ۲۷۲ ..... مجمع اوسط طبرانی: ۱/ ۳۹۹ حدیث: ۳۰۰ ..... موسوعۃ الطراف الحدیث: ۱/ ۹۲۶ حدیث: ۹۱۹۵۶ ..... موسوعۃ التحریف: ۱/ ۱۰۱۹ حدیث: ۷۱۔

یعنی تم میں سے جب کوئی اچھا خواب دیکھے (تو یہ صحیح کہ) وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے، اور اس پر اللہ کا شکر بجالائے، نیز اسے اپنے کسی قریبی دوست سے بیان کرے۔ اور اگر کوئی برا خواب دیکھے تو (یہ صحیح کہ) وہ شیطان کی طرف سے ہے۔ اور اللہ کی اس کے شر سے پناہ مانگے۔ نیز اس کا کسی سے ذکر نہ کرے۔ (جس کا فائدہ یہ ہو گا کہ) اس کے نقصان سے وہ محفوظ رہے گا۔<sup>(۱)</sup>

حضرت ابو القادہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

الرؤيا الصالحة من الله تعالى والحلم من الشيطان، فمن رأى شيئاً يكرهه فلينفث عن شماليه ثلاثة ولি�تعوذ بالله من الشيطان الريجيم فإنها لا تضره .<sup>(۲)</sup>

یعنی نیک خواب اللہ کی طرف سے ہیں، اور برا خواب شیطان کا وسوسہ ہے۔ سو جو کوئی بری بات دیکھے تو اس کو چاہیے کہ اپنی بائیں جانب تین دفعہ تھوک دے اور شیطان مردود سے اللہ کی پناہ مانگے، تو وہ خواب اُسے ہرگز نقصان نہ دے گا۔

ام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بیان فرماتی ہیں کہ میں نے ایک مرتبہ یہ خواب دیکھا کہ تین چاند میرے مجرے میں آگرے ہیں، سو میں نے (اپنے والد) حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے اس کا ذکر کیا۔

پھر جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے وصال فرمایا اور میرے مجرے میں دفن ہوئے تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ایک چاند تو یہ ہے اور یہ تینوں میں اول درجہ کا ہے۔

(۱) صحیح بخاری: ۳۳۳/۲۱: حدیث: ۲۲۷۰..... مسن ابو یعلی موصی: ۱/۳: حدیث: ۱۳۳۲:-

(۲) موطا امام مالک: ۲۹/۲: حدیث: ۱۵۰..... صحیح بخاری: ۱۱/۲۹: حدیث: ۳۰۳۹..... صحیح مسلم: ۱۱/۳۵۱: حدیث: ۳۱۹۸..... مسن احمد بن حنبل: ۲۲/۳۶: حدیث: ۲۱۵۲۱:-

پھر جب حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے وصال فرمایا اور میرے جھرے میں  
دن ہوئے تو کسی نے کہا کہ یہ دوسرا چاند ہے۔

پھر جب حضرت عمر فاروق کا وصال ہوا اور اس جھرے میں تدفین ہوئی تو کہا گیا کہ یہ  
تیسرا چاند ہے۔

حضرت محمد بن سیرین کے بارے میں بتایا جاتا ہے کہ وہ خواب میں طوق پہننے کو  
برا خیال فرماتے تھے، اور بیڑی کو پسند فرماتے تھے، اور فرماتے تھے :

القید ثبات فی الدین .

یعنی بیڑی سے دین کی ثابت قدی مراد ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بھی یوں ہی مروی ہے۔

حضرت محمد بن سیرین رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ خواب تین طرح کے ہوتے  
ہیں۔ ۱: حدیث النفس۔ ۲: شیطان کا ذرانا۔ ۳: اللہ کی طرف سے بشارت۔

لہذا اگر کوئی بری بات دیکھے تو اس پر لازم ہے کہ بیان نہ کرے، بلکہ اٹھ کھڑا ہو اور  
نمایا پڑھنے لگے۔

حضرت سفیان، عمرو بن دینار سے اور وہ حضرت عطا سے روایت کرتے ہیں کہ ایک  
عورت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی اور اس کا خاوند سفر میں تھا  
اس نے عرض کی کہ میں نے خواب میں یہ دیکھا کہ میرے گھر کا شہیر ٹوٹ گیا ہے۔ آپ  
نے ارشاد فرمایا :

خیرا یکون انشاء اللہ یرد اللہ علیک غائبک .

یعنی بہتر ہوگا، اللہ نے چاہا تو تیراغائب (خاوند) آجائے گا۔

چنانچہ اس کا خاوند آگیا۔ دوبارہ جب وہ سفر میں گیا، تو اس عورت نے پھر یہی خواب  
دیکھا اور آپ کی خدمت میں حاضر ہوئی، تو آپ نے اسے پھر وہی تعبیر فرمائی۔

چنانچہ اس کا خاوند لوٹ آیا۔ پھر جب تیری باروہ سفر میں گیا، تو اس عورت نے وہی خواب دیکھا، اور آپ کی خدمت میں حاضر ہوئی؛ مگر آپ کونہ پایا اور حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کو موجود پایا تو ان سے تعبیر پوچھی تو انہوں نے فرمایا کہ ’تیرا خاوند مر جائے گا‘ پھر وہ عورت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی۔ آپ نے پوچھا:

هل عرفت علی أحد؟  
کیا تو نے اس خواب کا کسی سے ذکر کیا ہے؟۔  
اس نے عرض کی: ”جی ہاں۔“

ارشاد فرمایا :

هو کما قیل لک.

یعنی اب اس کی تعبیر وہی ہے جو تجھے بتائی گئی ہے۔

چنانچہ کچھ عرصہ بعد اس کو اس کے خاوند کے مرنے کی خبر پہنچ گئی۔

حضرت عطا فرماتے ہیں :

الرؤيا على ما أولت.

یعنی خواب کی تعبیر وہی ہے جو دی جائے۔

آگے فرمایا :

لاتقص الرؤيا إلا على حكيم أو واد أو ذي رأفة.

یعنی خواب کا ذکر سوائے حکیم (وصاحب بصیرت) اور دوست کے سوا کسی

سے نہ کیا جائے۔

مذکورہ بالاحدیث سے بعض علماء فرماتے ہیں کہ خواب کی تعبیر وہی ہے جو دی جائے؛ مگر اہل تحقیق کے نزدیک خواب کا حکم جاہل کے جواب سے نہیں بدلتا۔ جیسے کسی فقهہ کے مسئلہ پر جاہل کا جواب تسلیم نہیں کیا جاتا، اسی طرح مسئلہ رؤیا کو بھی قیاس کرنا چاہیے۔ اور

حدیث میں جس طرح مذکور ہوا، وہ دراصل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تاویل سے بدلا ہے، کیوں کہ اللہ آپ کے قول کو آپ کی عظمت کے باعث سچا کر دکھاتا ہے۔  
 حضرت جابر بن عبد اللہ بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے پوچھا کہ میں نے خواب دیکھا ہے کہ میرا سر دھڑ سے علاحدہ ہو کر گر گیا ہے، اور میں نے اس کے پیچھے پیچھے جا کر اسے پکڑ لیا۔ یہ سن کر آپ نے فرمایا:  
 بائی عینیک رأیته إذا سقط الرأس عنك .  
 یعنی جب تیرا سر گر گیا تھا تو کون سی آنکھوں سے تو نے سر کو دیکھا۔

آگے ارشاد فرمایا:

إذا لعب الشيطان بأحدكم فلا يخبر الناس به . (۱)  
 یعنی جب شیطان کسی سے کھیلے تو اس کا ذکر لوگوں سے نہ کرے۔  
 ایک روایت میں آتا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:  
 أصدق الرؤيا ما كان بالأسحار . (۲)  
 یعنی سچے خواب وہ ہیں جو حری کے وقت میں نظر آئیں۔  
 نیز سر کا رد و عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:  
 الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة . (۳)  
 یعنی نیک خواب نبوت کے چھیالیسویں اجزاء میں سے ایک جز ہے۔

---

(۱) صحیح مسلم: ۱۱/۳۲۸ حدیث: ۳۹۰۲..... سنن ابن ماجہ: ۱۱/۳۲۱۳..... سنن ابن حیان: ۱۱/۳۹۰..... مندرجہ بہ خبل:  
 مصنف ابن ابی شیبہ: ۷/۲۳۳/۲۸ حدیث: ۱۳۸۲۳..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۷/۲۳۳/۲۸

(۲) سنن ترمذی: ۸/۲۳۳ حدیث: ۲۰۰..... مندرجہ بہ خبل: ۱۱/۲۰۰..... مندرجہ بہ خبل: ۱۱/۳۵۵ حدیث: ۱۰۸۱۰..... مادرک  
 حاکم: ۱۹/۶۲ حدیث: ۸۲۹۸..... شعب الایمان نسخی: ۱۰/۲۸۲..... سنن داری: ۶/۳۵۸۰..... سنن داری: ۶/۳۹۶  
 حدیث: ۱۲۵/۲۵..... صحیح ابن حبان: ۱۱/۲۲۰..... صحیح ابن حبان: ۱۱/۲۲۱..... سنن ابو داؤد: ۱۳/۲۰۳..... سنن ابو داؤد: ۱۳/۲۰۶

(۳) صحیح بخاری: ۲۱/۳۳۹ حدیث: ۲۷۲..... صحیح مسلم: ۱۱/۳۵۲..... سنن ابو داؤد: ۱۳/۲۰۶  
 حدیث: ۲۸/۲۲۷..... سنن ترمذی: ۸/۲۳۶..... سنن ترمذی: ۸/۲۲۷..... سنن ترمذی: ۸/۲۱۹۷.....

حضرت ابو ہریرہؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من رانی فی المنام فقد رانی حقاً فإن الشيطان لا يتمثل بي . (۱)

یعنی جس نے خواب میں میری زیارت کی اس نے یقیناً میری ہی زیارت کی؛ اس لیے کہ شیطان میری صورت نہیں بتا سکتا۔

اور آگے مزید یہ بھی فرمایا :

من رانی فی المنام فسیرانی فی اليقظة . (۲)

یعنی جس نے خواب میں میری زیارت کی، وہ عنقریب بیداری میں بھی میری زیارت کرے گا۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من تحلم بحلم لم يره كلف أن يعقد بين شعيرتين ولم يفعل  
ـوفي روایةـ وليس بعاقد . (۳)

یعنی جو کوئی جھوٹے خواب بیان کرے، قیامت کے دن اُس کو دوہو کے داؤں کو گرد لگانے کی تکلیف دی جائے گی اور وہ نہ کر سکے گا۔

## باب نمبر 26 : تعویذ و دوا کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: بعض علماء تعویذ بنانے اور دوا کے استعمال کو ناجائز سمجھتے ہیں۔ مگر اکثر علماء اس کے جواز کے قائل ہیں۔

(۱) کنز العمال: ۱۵/۳۸۳ حديث: ۳۲۸۱..... مجمع الزوائد: ۳/۲۵۶ حديث: ۳۲۸۱.

(۲) صحیح بخاری: ۲۱/۳۳۹ حديث: ۶۷۸..... صحیح مسلم: ۱۱/۳۲۱ حديث: ۷۲۰..... سنن ابو داود: ۱۳/۲۱۱ حديث: ۳۳۶۹..... منhad بن خبل: ۲۶/۹۹ حديث: ۲۱۵۵۸.

(۳) صحیح بخاری: ۲۱/۳۲۲ حديث: ۲۵۲۰..... مجمع کبیر طبرانی: ۱۰/۲۸ حديث: ۱۱۷۵۵.

ناجائز سمجھنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

بدخل من أمتى الجنة سبعون ألفاً بغير حساب .

یعنی میری امت میں سے ستر ہزار بغیر حساب کے جنت میں داخل ہوں گے۔

یہن کر حضرت عکاشہ بن محسن کھڑے ہوئے اور عرض کی :

بِأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ أَدْعُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ .

یعنی یا رسول اللہ! میرے لیے دعا فرمائیں، اللہ سمجھے ان میں سے کر دے۔

چنانچہ آپ نے ان کے لیے دعا فرمادی۔ تھوڑی در بعدا یک اور شخص کھڑا ہو کر عرض کرنے لگا کہ یا رسول اللہ! میرے لیے بھی دعا فرمائیں تو آپ نے ارشاد فرمایا :

سبقكم بها عکاشہ .<sup>(۱)</sup>

یعنی اس معاملے میں عکاشہ سبقت لے گیا۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ وہ دوسرا شخص منافق تھا۔ اس لیے آقا رحمت علیہ السلام نے اس کے حق میں دعا نہ فرمائی؛ ورنہ ایسا کبھی نہ ہوا کہ کسی مؤمن کو آپ نے اپنی دعا سے محروم رکھا ہو۔

اس واقعے کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم گھر کے اندر تشریف لے گئے۔ اور ادھر صحابہ کرام آپس میں گفتگو کرنے لگے کہ آخر وہ کون لوگ ہیں جو بے حساب جنت میں جائیں گے؟ بعض نے کہا: جو مسلمان پیدا ہوئے اور مسلمان ہی فوت ہوئے اور کوئی گناہ نہ کیا۔ پھر جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم باہر تشریف لائے تو آپ سے اس بارے میں تفصیل دریافت کی گئی تو آپ نے فرمایا :

هُمُ الظِّينُ لَا يَتَذَوَّنُونَ وَلَا يَكْتُونَ وَلَا يَرْقُونَ وَلَا يَتَطَيِّرُونَ  
وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ .

(۱) صحیح مسلم: ۳۸۸/۱۸.....صحیح بخاری: ۳۱۷.....حدیث: ۵۳۶۲۔ مسن احمد: ۳۸۲/۲۰۔

یعنی یہ لوگ ہیں جو دو انہیں کرتے، داغ نہیں لگاتے، تعویذ گندہ نہیں کرتے، فال بدنہیں لیتے اور صرف اپنے رب ہی پر بھروسہ کرتے ہیں۔<sup>(۱)</sup>

حضرت عمران بن حصین بیان فرماتے ہیں کہ میں پہلے آنوار دیکھا کرتا تھا، اور فرشتوں کا کلام سنایا کرتا تھا؛ لیکن ایک دفعہ میں نے داغ لگالیا تو پھر یہ بات جاتی رہی۔

حضرت اعش، ابوظبان سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت حذیفہ بن الیمان ایک شخص کی عیادت کو تشریف لے گئے، جب اس کے بازو پر ہاتھ رکھا تو ایک دھاگہ بندھا دیکھا، فرمایا یہ کیا ہے؟ اس نے عرض کی: گندہ ہے۔ آپ نے اس کو توڑ کر پھینک دیا اور

فرمایا :

لو مت على هذا الما صليت عليك.

یعنی اگر تو اس حال میں مر جاتا تو میں تیری نماز جنازہ نہ پڑھتا۔

حضرت سعید بن جبیر بیان کرتے ہیں کہ مجھے پچھونے کاٹ لیا، تو میری ماں نے مجھے قسم دی کہ میں جھڑواؤں؛ چنانچہ میں نے اپنے اچھے ہاتھ کو جھڑوالیا۔

حضرت عبداللہ بن مسعود کی زوجہ محترمہ کہتی ہیں کہ ایک دن حضرت عبداللہ آئے اور میری گردان میں ایک دھاگہ پڑا دیکھا تو فرمایا: یہ دھاگہ کیسا ہے؟۔ میں نے کہا: گندہ ہے۔ انھوں نے فوراً اسے توڑا والا، اور فرمایا:

إن الْأَلْهَمُ لِأَغْنِيَاءِ عَنِ الشَّرِكِ.

یعنی بے شک عبداللہ کی آل، شرک سے بری ہے۔

حضرت حسن بصری فرماتے ہیں :

بِرَحْمَةِ اللَّهِ أَقْوَامًا لَا يَعْرُفُونَ الْهَلْلِيلَجَ وَلَا الْبَلِيلَجَ.

(۱) صحیح بخاری: ۲۷/۱۷۳، حدیث: ۵۲۷۰..... صحیح مسلم: ۳۹۳/۱..... سنن ترمذی: ۳۲۳..... سنن رمذانی: ۲۸۵/۸..... حدیث: ۲۲۷۰..... منhadhern خبل: ۲۳۳/۶..... حدیث: ۲۸۰۰..... مصنف عبدالرزاق: ۳۰۹/۱۰۔

یعنی اللہ ان لوگوں پر حرم کرے جو بلیح و بلیح، کوئی نہیں پہچانتے۔

وجہ اس کی یہ ہے کہ یہ ایک ظنی امر ہے، اور معلوم نہیں کہ شفا کس میں ہے؛ لہذا یہ سب کرانے کی ضرورت ہی کیا ہے!۔

یہ دیکھیں کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہمہا نے کیا خوب بات فرمائی ہے :  
لَا تَحْمِلُوا الْمَرِيضَ عَمَّا يَشْتَهِي فَلَعْلَ اللَّهُ يَجْعَلُ شَفَاءَ هُوَ  
بعض ما یاشتهی .

یعنی بیمار کو اس چیز سے نہ روکو جس کو اس کا دل چاہے۔ کیا پتا کہ اللہ نے اس کے لیے اس میں شفارکھی ہو۔

تعویذ و علاج کو جائز سمجھنے والوں کی دلیل حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی یہ روایت ہے :

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمْ يَنْزِلْ دَاءً إِلَّا وَقَدْ أَنْزَلَهُ دَوَاءً إِلَّا السَّأَمُ  
وَالْهَرَمُ، فَعَلِيهِمْ بِالْبَقْرِ إِنَّهَا تَخْلُطُ مِنْ كُلِّ شَجَرَةٍ— وَفِي  
خَبَرٍ أَخْرَى— فَإِنَّهَا تَرْعَى مِنْ كُلِّ شَجَرَةٍ .

یعنی اللہ نے کوئی مرض ایسا پیدا نہیں کیا جس کی دوا نہ ہو سائے موت اور بڑھاپے کے؛ لہذا گائے کا دودھ پیا کرو؛ اس لیے کہ وہ ہر قسم کی گھاس چرتی ہے اور ہر درخت سے کھاتی ہے۔

حضرت سفیان بن عینہ، زیاد بن علاقہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت اسامہ بن شریک نے فرمایا: میں مکہ معظمہ میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہو اور گنوار لوگ آپ سے سوال کر رہے تھے کہ کیا دو اکرنے میں گناہ ہے؟۔

آپ نے ارشاد فرمایا :

تَدَاوِلُوا عَبَادَ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمْ يَخْلُقْ دَاءً إِلَّا وَقَدْ وَضَعَ

لہ شفاء۔ (۱)

یعنی اے اللہ کے بندو! دوا کرو؛ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے کوئی بیماری ایسی پیدا نہیں کی جس کی شفا نہ پیدا کی ہو۔

حضرت حاج بن ارطأۃ بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عطا سے توعیذ کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے فرمایا :

ما سمعنا بکراہیته إلا من قبلکم یا عشر أهل العراق .

یعنی اے عراقیو! ہم نے تمہارے علاوہ کسی اور کو یہ کہتے ہوئے نہیں سنا کہ توعیذ مکروہ یا ناجائز ہے۔

چونکہ عبادت کا قوام بدن ہے۔ تو جس طرح ہم پر یہ واجب ہے کہ ہم احکام سیکھیں؛ تاکہ عبادت درست طور پر بجالائیں۔ اسی طرح علم طب اور وہ علاج جس میں بدن کی اصلاح ہو کر اگر ہم اس پر عمل کریں یا اس کو سیکھیں؛ تاکہ عبادت درست طور پر ادا کر سکیں تو اس میں کچھ حرج اور مضاائقہ نہیں۔

مزید یہ کہ بہت سے احکام رائے سے ثابت ہوتے ہیں اور وہاں کوئی نص نہیں ہوتی اور نہ ہی یقین ہوتا ہے۔ بالکل یہی حال طب کا ہے؛ کیونکہ یہ بھی رائے اور تجربہ سے حاصل ہوتا ہے؛ لہذا اس کا استعمال جائز ہے؛ لیکن علم طب کی حیثیت وہ نہیں جو احکام دین کی ہے!۔

رہیں وہ حدیثیں ان کی ممانعت میں وارد ہوئی ہیں وہ سب منسوخ ہیں۔ کیا آپ تک حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی یہ خبر نہیں پہنچی کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جس وقت جھاڑ پھونک سے منع فرمایا، اور آل عمر و بن حزم کو چونکہ جھاڑ نے کا ایک طریقہ

(۱) سنن ابن ماجہ: ۱۱۲۷/۲..... صحیح ابن حبان: ۳۲۶/۱۳..... حدیث: ۲۰۶۱..... مندرجہ ذیل: ۸۲۲: ۳۲۳..... حدیث: ۸۲۲: ۳۹۹/۲..... حدیث: ۸۲۰: ۲۳۶

آتا تھا جس سے وہ پچھو کے کائے کو جھاڑتے تھے۔ تو وہ فوراً نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اپنے جھاڑ نے کی داستان سنانے کا عرض کی کہ سنائے آپ نے جھاڑ نے سے ممانعت فرمادی ہے؟۔ یہ سن کر آپ نے فرمایا :

ما أری بھا بأسا من استطاع منكم أن ينفع أخاه فليفعل . (۱)

یعنی میں اس میں کچھ حرج نہیں دیکھتا جو کوئی تم میں سے اپنے بھائی کو نفع پہنچا سکتا ہے تو ایسا کرے۔

ممانعت کا راز شاید یہ رہا ہو کہ کوئی یہ نہ سمجھ بیٹھے کہ شفادوا میں ہے؛ لیکن اگر کوئی یوں جانے کہ شفا اللہ کے ہاتھ میں ہے اور دو محض سبب ہے تو اس میں کچھ حرج نہیں۔ اور اس کے جواز میں بہت سی احادیث آئی ہیں۔

آپ یقیناً اس سے باخبر ہوں گے کہ غزوہ احمد میں جب تاجدارِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم زخمی ہوئے تو آپ نے اپنے زخم کا علاج پرانی ہڈی سے کیا تھا۔  
رواتبوں میں یہ بھی آتا ہے کہ ایک انصاری کے رگ اکمل میں تیر لگ گیا تھا، تو آپ کے حکم سے اسے داغ دیا گیا۔

حدیث میں یہ بھی آیا ہے کہ آپ معمود ذئین (سورہ فلق اور سورہ الناس) سے جھاڑا کرتے تھے۔ اور اس باب میں حدیث و آثار بے شمار ہیں۔

## باب نمبر 27 : دوا آمیز عذاؤں کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: حضرت شہر بن حوشب، حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

(۱) صحیح مسلم: ۱۹۸/۱۱، حدیث: ۲۰۷۶..... مندرجہ بن حبیل: ۳۱۲/۲۸..... حدیث: ۱۳۸۲۳..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۲۳۷/۵۔

الکمأة من المَن، وَمَأْوَاهَا شَفَاءُ الْعَيْنِ، وَالْعَجُوْهُ مِنَ الْجَنَّةِ

وَهِيَ شَفَاءُ مِنِ الْسَّمِ . (۱)

یعنی کمبی (سانپ کی چھتری) مَن کی ایک قسم ہے، (یعنی ان چیزوں میں سے ہے جن کا اللہ نے اپنے بندوں پر احسان فرمایا ہے) جس کا پانی آنکھ کے لیے شفا ہے۔ اور عجودِ جنت میں سے ہے، جس کے اندر زہر سے شفا موجود ہے۔

حضرت رئیق بن خشم فرماتے ہیں :

لیس للنفساء عندي دواء إلا الرطب، ولا للمريض إلا العسل.  
یعنی میرے نزدیک نفس والی عورت کے لیے ترکبو، اور مریض کے لیے شہد سے بڑھ کر کوئی دوانیں۔

حضرت اعمش بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابو صالح نے فرمایا :

فِي حَمَّى الرَّبَعِ ثَلَثُ سَمَنٍ وَثَلَثُ عَسْلٍ وَثَلَثُ لِبَنٍ يَعْجَنُ وَيَشْرَبُ.

یعنی حمی الرابع کے لیے ایک تہائی گھنی، ایک تہائی شہد اور ایک تہائی دودھ ملا کر پلایا جائے۔

حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

الْحَمِيُّ مِنْ فَيْحٍ جَهَنَّمُ فَأَبْرُدُوهَا بِالْمَاءِ . (۲)

یعنی بخار دوزخ کی لپٹ سے ہے سواس کو پانی سے ٹھنڈا کرو۔

حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

(۱) بخاری: ۳۹۶/۱۳: مسلم: ۳۶۲/۱۰: مسلم: ۳۱۸: حديث: ۳۸۱۲: ترمذی: ۷/۳۰۰: حدیث: ۱۹۹۳:۔

(۲) موطا امام مالک: ۵۰۰/۵: حديث: ۱۳۸۲: صحیح بخاری: ۱۱/۳۲: حدیث: ۳۰۲۳: صحیح مسلم: ۲۲۰/۱۱: حدیث: ۳۰۹۳: مسن ترمذی: ۷/۳۱۰: حدیث: ۲۰۰۰:۔

جعلت البركة في العسل وفيه شفاء من الأوجاع وقد  
بارك عليه سبعون نبيا.

یعنی برکت شہید کے اندر رکھ دی گئی ہے، اور اس میں درد و دل کے لیے شفا  
ہے۔ نیز اس کی برکت کے لیے ستر انبیاء کرام نے دعا فرمائی ہے۔  
حضرت علی مرتضیٰ کرم اللہ وجہ نے فرمایا :

إِذَا أَشْتَكَىٰ أَحَدُكُمْ شَيْئًا فَلِيسَ الْأَمْرُ بِهِ إِلَّا لِهُمْ مِنْ دَرَاهِمْ مِنْ  
صَدَاقَهَا وَلِيُشْتَرِبَ بِهَا عَسْلًا وَلِبَنًا فَلِيُشْرِبَ بِهِ بَمَاء السَّمَاءِ فَيُجْمَعَ  
اللَّهُ بِهَا الْهَنَاءُ وَالْمَرَاءُ وَالشَّفَاءُ وَالْمَاءُ الْمَبَارَكُ .

یعنی جب تم میں سے کوئی مریض ہو تو اپنی بیوی کے مہر میں سے تین درهم  
ماگ لے، اور اس کا شہد، اور دودھ خریدے، پھر بارش کا پانی ملا کر اسے پی  
جائے تو اللہ تعالیٰ اس سے خوشگوار لطافت، اور شفا جمع فرمادیتا ہے، اور (بارش  
کا) پانی تو ہے ہی برکت والا۔

حضرت محمد بن الامین در حضرت جابر بن عبد اللہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم  
علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا :

عَلَيْكُمْ بِالإِثْمَدِ فَإِنَّهُ يَنْبَتُ الشِّعْرَ فِي الْجَفْنِ فِي الْعَيْنِ وَيُشَدُّ  
الْبَصَرُ . (۱)

یعنی سرمهہ اٹھ کے استعمال کو لازم کرو؛ کیونکہ وہ پتیوں کے بالوں کو جماتا  
اور تو تینا کی کوبڑھاتا ہے۔

ایک دوسری حدیث میں یہ بھی آیا ہے: وَيَجْلِي الْبَصَرُ . اور بینا کی کو جلا بخشتا ہے۔

(۱) سنن ترمذی: ۳۸۳/۶..... سنن ابن ماجہ: ۱۰/۳۱۷..... حدیث: ۳۲۸۲..... متندرک  
حاکم: ۱۷/۳۱۶..... حدیث: ۷۵۶۹۔

## باب نمبر 28 : عربی زبان کی دیگر زبانوں پر فضیلت

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ذہن نشین رہے کہ عربی زبان کو دیگر تمام زبانوں پر فضیلت حاصل ہے؛ لہذا جس نے اس کو سیکھا، یا کسی دوسرے کو سکھایا تو یقیناً ٹواب کا حق دار ہو گا۔ چوں کہ اللہ تعالیٰ نے (اپنی آخری کتاب) قرآن مجید کو عربی زبان میں نازل کیا ہے، سو قرآن و حدیث کے معنی و مراد کو کما حقہ وہی سمجھ سکتا ہے جسے اس زبان پر دسترس حاصل ہو۔

حضرت ابو بردیدہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

من تعلم الفارسية فقد خب ومن خب فقد ذهبت مروة ته.  
یعنی جس نے فارسی زبان سیکھی اس نے خیانت کی اور جس نے خیانت کی اس سے مرّوت جاتی رہی۔

امام زہری فرماتے ہیں :

کلام أهل الجنة بالعربية، وأهل النار الهندية.  
یعنی جتنی عربی زبان میں کلام کریں گے اور دوزخی ہندی زبان میں۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

عليكم بالتفهم في العربية.  
یعنی عربی زبان میں سوچھ بوجھ حاصل کرو۔

بیان کیا جاتا ہے کہ ایک مرتبہ حضرت حسن بصری سے سوال کیا گیا کہ ایک شخص عربی زبان اس لیے سیکھتا ہے کہ بول چال اچھی ہو جائے اور قراءت سنور جائے۔ فرمایا:

فليتعلمها فإن الرجل ليقرأ الآية فيصرف من وجهها  
فیهلك .

یعنی اسے سیکھنے دو؛ کیوں کہ اگر کوئی شخص آیت پڑھے اور اس کا اٹھا کرے تو  
قریب ہے کہ وہ برپا ہو جائے۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے دو شخصوں کو طوافِ کعبہ کے دوران فارسی میں  
گفتگو کرتے سناتے تو فرمایا: عربی زبان سیکھنے کی سہیل پیدا کرو۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: لیکن اگر کسی نے عربی زبان کے علاوہ کسی اور  
زبان میں کلام کیا تو یہ بھی جائز ہے اور اس پر کچھ گناہ نہیں۔

چنانچہ روایتوں میں آتا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی گفتگو میں فارسی  
کلمات بھی استعمال فرمائے ہیں۔ چنانچہ حضرت جابر بن عبد اللہ بیان کرتے ہیں کہ میں  
نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لیے خندق کے دن کھانا تیار کیا اور بارگاہِ اقدس  
میں حاضر ہو کر اطلاع دی۔ تو آپ نے صحابہ کرام سے فرمایا:

اذهبوا إلى بيت جابر فإنه اتخذ لكم شورباً۔ (۱)

یعنی جابر کے گھر چلواس نے تمہارے لیے شوربہ تیار کیا ہے۔

روایتوں میں یہ بھی آیا ہے کہ ایک مرتبہ بارگاہِ رسالت میں صدقہ کے چھوہارے  
آئے، اور اس وقت امام حسن و حسین آپ کے پاس ہی موجود تھے، تو ان میں سے ایک  
نے ایک چھوہارا منہ میں ڈال لیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فوراً ان کے منہ میں  
انگلی مبارک ڈال کر فرمایا: بخ بخ، اور پھر چھوہارے کو منہ سے نکال دیا۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
آن کو اس وقت مخاطب کیا جب کہ ان کے پیٹ میں شدید درد تھا اور فرمایا:

يا أبا هريرة أشكم درد .

یعنی اے ابو ہریرہ! کیا تیرے پیٹ میں درد ہے؟۔

(۱) مسند احمد بن حنبل: ۳۲۰/ ۳۲۹ حدیث: ۷۶.....مشنواری: ۱۳۹/ ۳۹ حدیث: ۳۳۔

میں نے عرض کی: جی ہاں! - فرمایا :

بالصلة وفان في الصلة الشفاء .

یعنی نماز پڑھ؛ کیونکہ نماز میں شفا ہے۔

یہی روایت حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کے بارے میں بھی وارد ہوئی ہے۔  
اور صحیح ترین یہی ہے۔

حضرت سفیان فرماتے ہیں کہ ہم تک یہ بات مستند ذرائع سے پہنچی ہے کہ لوگ  
قیامت کے دن دخول جنت سے پہلے سریانی زبان میں کلام کریں گے۔ لیکن جنت میں  
داخلے کے بعد زبانِ عربی میں گفتگو کرنا شروع کر دیں گے۔

حضرت عبدالصمد بن معقل بیان کرتے ہیں کہ حضرت وہب بن معبه نے ارشاد فرمایا:

ما من لغة إلا وفي القرآن منها شيء .

یعنی ایسی کوئی زبان نہیں کہ جس کا کوئی لفظ قرآن پاک میں نہ آیا ہو۔

کسی نے عرض کی کہ فارسی کا کون سالفاظ آیا ہے؟ -

فرمایا: سجیل، یعنی سنگ و گل کا مغرب ہے۔ نیز اس سلسلے میں یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ  
لفظ عربی و فارسی دونوں میں مستعمل ہے۔

مندرجہ ذیل آیت کریمہ کو جیشی زبان میں بتایا گیا ہے :

وَقَيْلَ يَا زَرْضُ أَبْلَعَنِي مَائِكَ وَيَا سَمَاءُ أَفْلَعَنِي وَغِيْضُ الْمَاءِ ۝

(سورہ ہود: ۳۳/۱۱)

اور (جب سفینہ نوح کے سوا سب ڈوب کر ہلاک ہو چکے تو) حکم دیا گیا: اے  
زمین! اپنا پانی نگل جا، اور اے آسمان! تو قسم جا، اور پانی خشک کر دیا گیا۔

نیز مندرجہ ذیل ارشاد باری تعالیٰ رومی زبان میں ہے۔

فَصُرُّهُنَّ إِلَيْكَ ۝ (سورہ بقرہ: ۲۶۰/۲)

پھر انھیں اپنی طرف مانوس کرو۔

اور ذیل کی آیت سریانی زبان میں ہے :

وَلَاتِ حِينَ مَنَاصِ ۝ (سورہ حس: ۳۸/۳۸)

حالانکہ اب خلاصی (اور بائی) کا وقت نہیں رہا تھا۔

حضرت ابو موسیٰ فرماتے ہیں اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان جبشی زبان میں ہے :

كَفْلَيْنِ ۝ (سورہ حدید: ۲۸/۵۷)

لیکن بعض علماء فرماتے ہیں کہ قرآن پاک میں عربی زبان کے سوا کسی اور زبان کا ایک لفظ بھی نہیں آیا ہے؛ کیوں کہ قرآن کے بارے میں ارشاد باری تعالیٰ ہے :

بِلِسَانِ عَرَبِيِّ مُبِينِ ۝ (سورہ شعرا: ۲۶/۱۹۵)

(اس کا نزول) فتح عربی زبان میں (ہوا) ہے۔

نیز فرمایا :

إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْأَنًا عَرَبِيًّا ۝ (سورہ زخرف: ۲۳/۲۷)

پیشک ہم نے اسے عربی (زبان) کا قرآن بنایا ہے۔

تاہم اہل علم نے اس کے دو جواب دیے ہیں: ایک تو یہ کہ یہ الفاظ جو ہم نے جبشی، روی وغیرہ زبانوں کے ذکر کیے ہیں، یہ اہل عرب کے ہاں مستعمل تھے اور عرب ان کے معنی سے آگاہ تھے، پھر مستعمل ہونے کی وجہ سے یہ بخزلہ عربی زبان کے تھے۔

دوسرے جواب یہ ہے کہ فرمائی خداوندی: بِلِسَانِ عَرَبِيِّ مُبِينِ۔ اپنی جگہ بالکل صحیح ہے۔ غیر عربی زبان کے کچھ الفاظ آجانے سے اس کی عربیت میں کچھ فرق نہ پڑے گا۔

اگر کوئی یہ کہے کہ جب قرآن مجید میں غیر عربی زبان کے الفاظ ہوں گے تو یہ اہل عرب کے لیے جنت کیونکر ہوگا۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ جب وہ لوگ ان کے معنی سمجھتے تھے تو بلاشبہ ان پر جنت ہوگا۔

## باب نمبر 29 : قرآن کا سات حروف پر نزول

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما روایت کرتے ہیں کہ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

اقرآنی جبرئیل علیہ السلام القرآن علی حرف واحد  
فراجعته فلم أزل استزيده ويزيدنى حتى انتهى إلى سبعة  
أحرف .<sup>(۱)</sup>

یعنی جبریل نے مجھے قرآن ایک حرف پر پڑھایا پس میں نے ان سے مراجعت کی، اور اسی طرح میں ان سے مزید کا سوال کرتا رہا اور وہ بھی بڑھاتے رہے؛ یہاں تک کہ سات حرف تک پہنچ گئے۔

ایک دوسری روایت میں یوں آیا ہے :

أمرني جبرئيل أن أقراء القرآن على سبعة أحرف كلها شاف  
وكاف .<sup>(۲)</sup>

یعنی جبریل نے مجھ سے کہا کہ آپ قرآن کو سات حروف پر پڑھیں اور تمام حرف شافی و کافی ہیں۔

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

إن هذا القرآن نزل بسبعة أحرف لكل حرف ظهر و بطن .  
یعنی یہ قرآن سات حروف پر نازل ہوا اور ہر حرف کے واسطے ایک ظاہر اور ایک باطن ہے۔

(۱) مسند احمد بن حنبل: ۳۸۸/۳۱: حدیث: ۱۹۵۲۹..... متن تحریج ابی عوانۃ: ۱۳۲/۸: حدیث: ۳۱۲۳:-

(۲) مسند احمد بن حنبل: ۳۸۸/۳۱: حدیث: ۱۹۵۲۹..... متن کبری نسائی: ۵/۵..... مجمم کیر طبرانی: ۷۲/۱۵  
حدیث: ۱۶۷۲۹:-

اب سوال یہ ہے کہ سُبْعَةُ احْرَفُ، کے معنی کیا ہیں۔ تو اس سلسلے میں اقوال مختلف ہیں: بعض کہتے ہیں کہ بعض آتوں میں سات حرف یعنی سات قرأتیں پائی جاتی ہیں۔ مثلاً یہ آیت ”أَقِ لُكْمًا“ سات طریقے پر پڑھی جاتی ہے، تین زبر، زیر اور پیش کے ساتھ۔ تین تنوین اور بے تنوین کے ساتھ۔ اور ساتوں طریقہ جزم کے ساتھ۔ لیکن اس طرح سات قراءتیں اکثر آیات میں نہیں۔

یوں ہی یہ ارشادِ باری تعالیٰ :

**تُسَاقِطُ عَلَيْكِ رُطْبًا جَنِيَّاً ۝** (سورہ مریم: ۲۵/۱۹)

اور یہ فرمانِ ذوالجلال بھی :

**بِعَذَابِ بَئِسِّیں ۝** (سورہ اعراف: ۷/۱۶۵)

تو اسی طرح دیگر آیات بھی سات طریقوں سے پڑھی جاسکتی ہیں۔

بعض علماء فرماتے ہیں کہ سات حروف سے مراد: امر، نہی، تقصی، امثال، وعظ، وعد، وعید اور وعد ہیں۔

حضرت ابو عبیدہ نے فرمایا کہ سات حروف سے مراد، عرب کی سات لغتیں ہیں، جس کے معنی یہ نہیں کہ ایک حرف میں سات لغتیں ہیں؛ کیونکہ یہ تو اہل عرب سے کبھی نہیں سنا گیا۔ ہاں، یہ ساتوں لغت متفرق جگہ قرآن پاک میں موجود ہیں۔ بعض لغت قریش کے ہیں، بعض ہندیل کے، بعض سین کے، بعض ہوازن کے اور بعض لغت دوں کے ہیں۔

بعض علماء فرماتے ہیں کہ سُبْعَةُ احْرَفُ، سے مراد قرآن پاک کی وہ سات قراءتیں ہیں جن کو ائمہ فن نے اختیار کیا ہے۔ ان میں سے ایک عاصم بن ابی نجود ہیں اور ان کی والدہ کا نام بہدلہ ہے۔ دوسرے حمزہ بن جبیب الزیارات ہیں۔ تیسرا ابو الحسن علی بن حمزہ کسانی ہیں۔ اور یہ تینوں اہل کوفہ سے ہیں۔

چوتھے عبد اللہ بن کثیر اہل مکہ سے ہیں۔ پانچویں نافع بن عبد الرحمن مولیٰ معاویہ اہل

مذیت سے ہیں،۔ چھٹے ابو عمر و بن العلاء اہل بصرہ کے امام ہیں، اور ان کا نام ریان بن عمار بن غربان ہے، اور کنیت ابو عمر ہے۔

ساتویں عبداللہ بن عامر اہل شام سے ہیں۔ پس ہر ایک نے ان سات قراءتوں میں سے ایک قراءت کو اختیار کیا جو اس کے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے صحیح طور پر منقول ہوئی ہے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: وہ آیتیں جو دو قراءتوں سے پڑھی جاتی ہیں اس میں علام کا اختلاف ہے۔ بعض نے کہا کہ اللہ نے ایک قراءت پر نازل کیا مگر اجازت دو طرح پڑھنے کی بھی دی، اور بعض نے کہا کہ اللہ نے دونوں طرح نازل کیا۔

ہمارے نزدیک متن بر صواب امر یہ ہے کہ اگر ہر قراءت کے معنی جدا جدا ہیں تو دونوں طرح اللہ نے ہی نازل کیا ہے؛ گویا دو قراءتیں بمنزلہ دو آیتوں کے ہوئیں۔ جیسے فرمان خداوندی ہے :

وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرُنَّ - حَتَّىٰ يَتَطَهَّرُنَّ - ۝ (سورہ

بقرہ ۲۲۲/۲)

اور جب تک وہ پاک نہ ہو جائیں اُن کے قریب نہ جایا کرو۔

اول معنی تخفیف کی صورت میں یہ ہوئے کہ تم عورتوں کے قریب نہ جاؤ یہاں تک کخون بند ہو جائے۔

اور دوسرے معنی تشدید کی صورت میں یہ ہوئے کہ نزدیک ہو یہاں تک کہ عورتیں نہایں۔ واللہ اعلم بالصواب۔

یہی حال اُن آیتوں کا ہے جو اس طرح کی ہیں جیسے لفظ بیوت اور بیوت یوں ہی المُحصَنات اور الْمَحصَنات کو زبر اور زیر کے ساتھ۔ تو صحنه کی بات یہ ہے کہ اللہ نے ایک ہی طرح فرمایا ہے؛ مگر ہر قبیلہ کو اُن کی عادت کے مطابق اجازت دی کہ وہ جس

طرح چاہیں ادا کریں۔

اگر یہ بات ثابت ہو جائے کہ اللہ نے اس آیت کو اس طرح نازل فرمایا ہے، تو اب دو قراءتوں میں سے کس کو اختیار کیا جائے گا۔ تو علانے فرمایا کہ لغت قریش کو ترجیح دی ہے؛ اس لیے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قریشی تھے، اور قرآن مجید لغت قریش کے موافق ہی نازل ہوا۔ دیکھیں حضرت مجاہد کیا فرماتے ہیں :

نzel القرآن بلغة القریش .  
یعنی قرآن لغت قریش کے موافق نازل ہوا ہے۔

## باب نمبر 30 : تفسیر قرآن کی بحث

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت سعید بن جبیر رضی اللہ عنہ نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کیا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

من قال في القرآن برأيه فليتبواً مقعده من النار . (۱)

یعنی جو کوئی قرآن کی تفسیر اپنی رائے سے کرے، اس کو چاہیے کہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنالے۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ آیت کریمہ 'فَاكِهَةٌ وَأَبَّا' سے کیا مراد ہے؟۔ فرمایا: مجھے نہیں معلوم۔ کہا گیا کہ اپنی طرف سے اس کی تفسیر فرمائیں۔ تو آپ نے جواب دیا:

أَتِ أَرْضَ تَقْلِينِ وَأَتِ سَمَاءَ تَظْلِنِ إِذَا قَلَتْ فِي كِتَابِ اللَّهِ  
تَعَالَى بِرَأْيِي وَلَا أَعْلَمْ .

(۱) سنن ترمذی: ۱۰۷۰ حدیث: ۲۸۷۵..... سنن کبریٰ نسائی: ۵۳۱ ر حديث: ۸۰۸۵..... کنز العمال: ۲۹۱۷۲: ۲۲۲/۱۰

یعنی کون سی زمین میرا بوجھ اٹھائے گی، اور کون سا آسمان مجھ پر سایہ کرے گا، اگر میں قرآن کے بارے میں وہ بات کہوں جو میں جانتا ہی نہیں۔

حضرت شعیؒ کے بارے میں آتا ہے کہ وہ ابو صالحؐ کے پاس سے گزرے تو ان کا کان پکڑ کر کہا :

إِنَّكَ لَمْ تَقْرَأِ الْقُرْآنَ فَكَيْفَ تَفَسِّرُهُ .

یعنی ابھی تو نے قرآن تو پڑھا ہی نہیں اور تفسیر کرنے میڈھ گیا!۔

حضرت عمر فاروقؓ نے ایک آدمی کے ہاتھ میں قرآن دیکھا کہ اس کی ہر آیت کے پاس تفسیر بھی لکھی ہوئی ہے، تو آپؐ نے ایک قیچی متنگوائی اور اس کو کاٹ دیا۔

شیخ حکم فرماتے ہیں کہ حضرت شریح تفسیر نہیں کرتے تھے؛ مگر صرف تین آیتوں کی۔

ایک یہ آیت :

إِلَّا أُنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوَ اللَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ ۝ (سورہ بقرہ: ۲۳۷)

سوائے اس کے کہ وہ (اپنا حق) خود معاف کر دیں یا وہ (شوہر) جس کے ہاتھ میں نکاح کی گرد ہے معاف کر دے (یعنی بجائے نصف کے زیادہ یا پورا ادا کر دے)۔

اس میں بیدہ عقدۃ النکاح کی تفسیر میں فرماتے کہ اس سے مراد شوہر ہے۔

دوسری آیت :

وَالْتَّيْنَاهُ حِكْمَةٌ وَفَصْلٌ لِّلْخِطَابِ ۝ (سورہ حم: ۳۸/۲۰)

اور ہم نے انہیں حکمت و دانائی اور فیصلہ کن اندازِ خطاب عطا کیا تھا۔

اس میں حکمت سے مراد فقة اور فصل خطاب سے علم اور مقدمات کا فیصلہ کرنے کی صلاحیت ولیاقت مراد ہے۔

اور تیسرا آیت :

إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرُتُ الْقُوُىُ الْأَمِينُ ۝ (سورہ قصص: ۲۶/۲۸)

بے شک، بہترین شخص جسے آپ مزدوری پر رکھیں وہی ہے جو طاقتور امانت دار ہو۔

اس کے بارے میں فرماتے کہ موئی کی قوت کا یہ حال تھا کہ ایک پھر جو دس آدمی سے کم نہ اٹھا سکتے تھے، اکیداً اٹھا لیتے تھے۔ اور ان کی امانت داری کا یہ عالم تھا کہ حضرت شعیب کی صاحبزادی اُن کے آگے آگے چلتی تھی، تیز ہوا کے باعث اُن کا تھہ بند اوپر کواٹھ جاتا تو حضرت موئی نے فرمایا کہ میرے پیچھے ہو جاؤ اور راستہ بتاتی چلو۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قرآن کی تفسیر نہ فرمایا کرتے تھے سوائے چند آیتوں کے جن کی تفسیر حضرت جبراہیل نے آپ کو پیش کر دی تھی۔

اب اگر کوئی یہ کہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قرآن کی تفسیر اپنی رائے سے نہ فرماتے تھے تو اور کسی کو کب جائز ہے؟ پھر اب قرآن کی تفسیر کیسے معلوم ہو؟۔

تو اس کا جواب یہ ہے کہ متشابہات کی تفسیر سے ممانعت ہے نہ کہ سارے قرآن کی تفسیر کی۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے :

فَآمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَبِيعُ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ أَبْيَعَاءُ الْفِتْنَةِ ۝ (سورہ آل عمران: ۳۷)

سو وہ لوگ جن کے دلوں میں کجھی ہے اس میں سے صرف متشابہات کی پیروی کرتے ہیں، (فقط) فتنہ پروری کی خاہش کے زیر اثر۔

چونکہ قرآن شریف خلق خدا پر اُس کی جھٹ ہے؛ اس لیے اگر اس کی تفسیر اور بیان جائز نہ ہو تو وہ جھٹ کیوں کر ہو گا۔ اور جب یہ بات ہے تو اس شخص کو جوانخت عرب کا علم رکھتا ہو اور شانِ نزول کو پہچانا تا ہو۔ جائز ہے کہ قرآن کی تفسیر کرے؛ لیکن جو شخص لغت عرب کو نہ

جانے اور خواجہ مفسر بننا چاہے تو اس کو تفسیر قرآن کرنا جائز نہیں مگر جتنی کسی عالم سے سنی ہو اور یہ تفسیر بطور حکایت ہو گئی نہ کہ بطور تفسیر اور اس میں کچھ حرج نہیں۔

اور اگر وہ تفسیر جانتا ہے تو پھر آیت سے کسی حکم کو نکالنے کا ارادہ کرے یا کسی حکم کے لیے استدلال کرے تو کچھ مضائقہ نہیں۔ سو اگر اس نے یہ کہا کہ اس آیت سے مراد یہ ہے اور سلف سے اس بارے میں کچھ نہیں سناتا ایسا کہنا اس کو حلal نہیں بلکہ منوع ہے۔ اور اگر کسی امام سے یہ بات منقول ہو تو حکایتی بیان کرنے میں مضائقہ نہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ ان کو جب تفسیر میں کوئی مشکل پیش آتی تھی تو صحابہ کرام اور ان مسلمانوں سے جو پہلے اہل کتاب تھے اور توریت و انجیل کے عالم تھے جیسے کعب احبار اور وہب بن منبه وغیرہ سے پوچھ لیا کرتے تھے۔

حضرت عکرمہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرمایا کرتے تھے :

عرفت تفسیر جمیع القرآن إلا أربعة . الأواه، والرقیم،  
وحنان، وغسلین .

یعنی میں تمام قرآن کی تفسیر جانتا ہوں سوائے چار لفظوں کے اور وہ چار الفاظ یہ ہیں۔ الأواه، والرقیم، وحناناً، وغسلین ۔

عکرمہ کے علاوہ دیگر راویوں نے حضرت ابن عباس سے اس کی تفسیریوں نقل کی ہے کہ یہاں رقیم سے مراد کتاب ہے۔ خلیل کہتے ہیں کہ رقم کا معنی یہ ہے کہ کتاب پر حرکات لگادی جائیں۔ کہتے ہیں کہ کتاب مرقوم؛ یعنی ہر حرف نقطے کی وجہ سے ممتاز ہے۔ حنان کے معنی رحمت کے ہیں۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

وَحَنَانًا مِنْ لَذُنَا ۝ (سورہ مریم: ۱۹/۱۳)

اور اپنے لطفِ خاص سے (انہیں) درد و گداز اور رحمت و طہارت (سے بھی نوازا تھا)۔

اور غسلین کے معنی وہ مادہ ہے جو کفار کے بدن سے رس کر جہنم میں گرے گا۔

## باب نمبر 31 : حسن معاشرت اور معرفت حقوق

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ایک انسان کا یہ فرض بتتا ہے کہ وہ مخلوق سے نرمی کے ساتھ گفتگو کرے، اور نیک و بد، سُنی و بدعتی سے کشادہ پیشانی کے ساتھ پیش آئے؛ مگر مدعاہت نہ کرے، اور نہ ہی کوئی ایسا کلام کرے کہ بدعتی اور فاسق گمان کرے کہ میرے عقیدے اور افعال کو شخص پسند کرتا ہے؛ اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ وہارون کو فرمایا :

فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لِّيَنَا لَعْلَةً يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ۝ (سورہ طہ: ۲۰/۳۲)

سو تم دنوں اس سے نرم (انداز میں) گفتگو کرنا شاید وہ نصیحت قبول کر لے یا (میرے غصب سے) ڈرنے لگے۔

تو آپ نہ موسیٰ وہارون علیہما السلام سے افضل ہیں اور نہ فاسق فرعون سے برائے۔ اور اللہ تعالیٰ نے ان دنوں کو فرعون کے ساتھ نرمی کا حکم کیا۔

حضرت ابراہیم ختمی، حضرت حمزہ عامری سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت طلحہ بن عمرو نے فرمایا کہ میں نے حضرت عطاء سے عرض کیا کہ آپ ایک ایسے شخص ہیں کہ جن کے پاس مختلف قسم کے لوگ جمع ہوتے ہیں اور میں تیز مزاج ہوں میں تو ایسے لوگوں کو برا بھلا کہہ بیٹھتا ہوں۔ فرمایا: یوں نہ کیا کر، اس لیے کہ اللہ فرماتا ہے :

وَ قُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا ۝ (سورہ بقرہ: ۲۰/۸۳)

اور عام لوگوں سے (بھی نرمی اور خوش خلقی کے ساتھ) نیکی کی بات کیا کرو۔

لہذا جب اس آیت کے وسعت حکم میں یہودی اور نصرانی بھی داخل ہیں تو چنی کیونکر داخل نہ ہوگا!۔

حضرت ابو ہریرہؓ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :  
إِنَّكُمْ إِنْ لَمْ تَسْعُوا النَّاسَ بِأَمْوَالِكُمْ فَلَا يُسْعِهُمْ مِنْكُمْ بَسْطُ الْوَجْهِ وَحْسَنُ الْخُلُقِ . (۱)

یعنی تم لوگ خلق خدا کو اگر اپنے مال میں سے کچھ نہیں دے سکتے تو ان سے کشادہ پیشانی اور حسن اخلاق سے ضرور پیش آیا کرو۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا :  
من أَحَبَّ أَنْ يَصْفُو لَهُ وَدُ أَخِيهِ فَلِيَدْعُهُ بِأَحَبِّ أَسْمَائِهِ إِلَيْهِ،  
وَيُسْلِمَ عَلَيْهِ إِذَا لَقِيَهُ، وَيُوَسِّعَ لَهُ فِي الْمَجْلِسِ .

یعنی جس کو یہ پسند ہو کہ اس کا بھائی اس کا دوست ہو تو چاہیے کہ اسے اچھے نام سے پکارے اور جب ملے سلام کرے اور جب وہ مجلس میں آئے تو جگہ دے۔

مصطفیٰ جان رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت عائشہ سے فرمایا :  
لَا تَكُونِي فَحَاشَةً فِي إِنَّ الْفَحْشَ لَوْ كَانَ رَجُلًا لَكَانَ رَجُلًا سُوءٌ .

یعنی بذریمان نہ ہونا اس لیے کہ بذریمانی اگر آدمی ہوتی تو برآدمی ہوتی۔  
کہا جاتا ہے: کسی پر احسان کرنا، اس کے احسان سے پہلے خوبی کی بات ہے، اور احسان کے بعد احسان کرنا بدله ہے، اور برائی پہنچنے پر احسان کرنا کرم ہے۔ یوں ہی برائی کرنا کسی کی برائی سے پہلے ظلم ہے، اور برائی کرنا برائی پہنچنے کے بعد بدله ہے، اور احسان کے بعد برائی کرنا بدختی اور سخت ملامت کی بات ہے۔

یہ بھی مشہور ہے کہ احسان یہ نہیں کہ محسن کے ساتھ احسان کیا جائے بلکہ احسان یہ ہے کہ جو تمہارے ساتھ برائی کرے تم اس کے ساتھ احسان کرو۔

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ نے فرمایا: انسان کو چاہیے کہ اپنے سے بڑے کاحق پہچانے،

(۱) مصنف ابن ابی شیبہ: ۶۹۰ حدیث:-

اور اس کی توقیر کرے۔ آقاے کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے :

ما وقر شاب شیخا إلا قیض اللہ لہ شابا عندکبر سنه فیوقره.

یعنی جب کوئی جوان کسی بوڑھے کی توقیر کرتا ہے، تو اللہ تعالیٰ اس کے بوڑھاپے کے لیے ایک جوان کو مقرر کر دیتا ہے جو اس کی توقیر کرے گا۔

حضرت لیث بن ابو سلیم کہتے ہیں کہ میں حضرت طلحہ بن مطرف کے ساتھ ساتھ چل رہا تھا۔ اتنے میں انہوں نے مجھے آگے کرتے ہوئے فرمایا :

لو علمت أنك أكبر مني بليلة ما تقدمت.

یعنی اگر مجھ کو خبر ہوتی کہ تم ایک رات بھی مجھ سے ہٹے ہو تو میں کبھی تم سے آگے نہ ہوتا۔

حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد ہدایت بنیاد ہے :

من لم يوقر كبارنا ولم يرحم صغارنا فليس منا . (۱)

یعنی جو ہمارے ہٹے کی توقیر نہ کرے اور ہمارے چھوٹے پر رحم نہ کرے وہ ہم میں سے نہیں۔

## باب نمبر 32 : دوستوں کی ملاقات

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اللہ کی رضا کی خاطر بھائیوں اور دوستوں سے ملاقات کرنا بہت اچھا ہے اور موجب ثواب بھی۔ اس سے باہمی محبت بڑھتی اور عمر میں اضافہ ہوتا ہے۔

حضرت ابوالامامہ باہلی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں :

(۱) مسند احمد بن حنبل: ۱۸۱/۱۳..... مجمع اوسط طبرانی: ۲۶۳..... حدیث: ۳۹۶۸..... مسند ابوی��  
صلی: ۷/۳۹۶..... حدیث: ۳۳۸۲۔

امش ميلا وعد مريضا، وامش ميلين وزر أخافى الله،  
وامش ثلاثة أمياں وأصلح بين اثنين .

یعنی مریض کی عیادت کے لیے ایک میل بھی جانا پڑے تو جاؤ۔ یوں ہی  
بھائی سے ملاقات کرنے کے لیے دو میل کا سفر طے کرنا پڑے تو کرو۔ اور دو  
آدمیوں کے درمیان صلح کرنے کی غرض سے تین میل چل کر جانا پڑے، تب  
بھی چلے جاؤ۔

بعض اہل حکمت نے فرمایا :

لاتترك الزيارة فينسوك ولا تشكر الزيار فيملوك .  
یعنی ملاقات کو بالکل ترک نہ کر دو کہ لوگ تمہیں بھول ہی جائیں۔ اور بہت  
زیادہ ملاقات کے لیے نہ جاؤ کہ لوگ تم سے اکتا نہ جائیں۔

حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے فرمایا :  
یا أبا هريرة! زر غبا تزدد حبا . (۱)

یعنی اے ابو ہریرہ ! ناغہ کر کے ملا کرو تاکہ محبت زیادہ ہو۔

حضرت بکر بن عبد اللہ مزنی فرماتے ہیں :

المریض یعاد والصحيح یزار .

یعنی بیمار کی عیادت کی جاتی ہے اور تندرست سے ملاقات کی جاتی ہے۔

امیر المؤمنین حضرت سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ  
عنہ کے پاس یہ لکھ کر بھیجا: ”لوگ تو وہی ہیں جن سے لوگوں کی حاجتیں پوری ہوتی ہیں۔“

حضرت ابو جعفر رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ  
کے لیے بستر بچایا، تو آپ اس پر تشریف فرمائے اور فرمایا :

(۱) مندرجہ تفاصیل میں حدیث: ۵۹۲..... بقیۃ الحارث: ۲۸۰..... حدیث: ۱۵..... مجمع کبیر طبرانی:  
حدیث: ۳۳۵۵۔

لا يأبى بالكرامة إلا الحمار .

یعنی گدھے کے سوا کوئی تعظیم سے انکار نہیں کرے گا۔

حضرت طارق بن عبد الرحمن کہتے ہیں کہ میں حضرت شعیؑ کے پاس بیٹھا ہوا تھا کہ اُن کی خدمت میں ایک صاحب تشریف لائے، جن کے لیے فرش بچھایا گیا، اور وہ اس پر تشریف فرمًا ہوئے۔ اس کے بعد آپ نے فرمایا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فرمان عالیشان ہے :

اذا أتاكم كريم قوم فاكرموه۔<sup>(۱)</sup>

یعنی تمہارے پاس جب کسی قوم کا عزت دار شخص آئے تو اس کی عزت کرو۔

حضرت سلمہ بن کہمیل کہتے ہیں کہ حضرت ابو جیفہ نے فرمایا کہ ہمارے یہاں ایک محاورہ ہے :

جالس الکبراء و خالط العلماء و خالل الحكماء .

یعنی بڑوں کی خدمت میں بیٹھا کرو۔ علماء سے میل جوں رکھا کرو۔ اور حکیموں (دانالوگوں) سے دوستی بڑھاؤ۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

الرجل على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالف .<sup>(۲)</sup>

یعنی آدمی اپنے دوست کے دین پر ہوتا ہے؛ لہذا دوستی کا ہاتھ بڑھانے سے پہلے سوچ بچار کر لیا کرو۔

(۱) سنن ابن ماجہ: ۱۱/۱۲۱ حدیث: ۳۷۰۲..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۶/۱۲۰..... سنن کبریٰ تیجیق: ۸/۱۶۸..... مسند احمد: ۱۵۶/۱۸.

(۲) سنن ابو داؤد: ۱۲/۲۵۹ حدیث: ۳۱۹۳..... سنن ترمذی: ۸/۳۸۳..... مسند احمد: ۱۶/۲۳۰۰..... سنن کبریٰ تیجیق: ۸/۲۳۰۰..... مسند احمد: ۱۶/۲۲۶ حدیث: ۷/۲۸۵..... مسند احمد: ۱۷/۱۲۵..... مسند احمد: ۷/۲۷.

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ بعض لوگ آدمیوں کے درمیان رہنے کو ناپسند کرتے ہیں، اور گوشہ نشینی عزیز رکھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ گوشہ نشینی میں سلامتی اور عافیت ہے۔

اس سلسلے میں ہمارا نقطہ نظر یہ ہے کہ آدمی اگر گوشہ نشینی اختیار کرے اور اس کا دین سلامت رہے تو گوشہ نشینی افضل ہے، اور اگر تہائی میں وسوسوں کا شکار رہے تو پھر لوگوں میں رہنا افضل ہے، مگر حقوق کی رعایت اور تعظیم پھر بھی ضروری ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے فرمایا :

لولا الوسواس ما بالیت ان أکلم الناس .

یعنی اگر وسوس سے پیدا نہ ہوتے تو لوگوں سے کبھی کلام نہ کرتا۔

کسی حکیم نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے فرمایا: اے بیٹے! جس کی صحبت میں جی چاہے بیٹھ، مگر پانچ قسم کے لوگوں کی صحبت سے ضرور پرہیز کرنا۔

۱: جھوٹے کی صحبت میں کبھی نہ بیٹھنا کہ اس کا کلام سراب جیسا ہوتا ہے کہ قریب کو دور کرتا ہے اور دور کو قریب کر دیتا ہے۔

۲: احق کی صحبت میں نہ بیٹھنا کہ وہ نفع پہنچانے کے ارادے سے فCHAN پہنچا دیگا۔

۳: لاپچی کی صحبت اختیار نہ کرنا کہ وہ تم کو ایک گھونٹ پانی اور ایک لقمہ کے عوض فروخت کر دے گا۔

۴: بخیل کی صحبت پسند نہ کرنا کہ وہ تم کو اس وقت ذلیل اور محروم کرے گا جب تم زیادہ محتاج ہو گے۔

۵: اور بزدل کے پاس بھی نہ پکٹانا کہ وہ تم کو ہلاک کروادے گا اور تہارے والدین کو بھی برآجھلا کہنے میں کوئی عار محسوس نہیں کرے گا۔

## باب نمبر 33 : سلام کرنے کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: جب مسلمانوں کے قریب سے گزرو تو سلام کرو۔ اور جب سلام کیا گیا تو جواب دینا واجب ہو گیا۔ ہاں! اس میں علماء کا اختلاف ہے کہ سلام کرنے والا افضل ہے یا جواب دینے والا۔ تو بعض نے فرمایا کہ جواب دینے والے کو زیادہ ثواب ملے گا کہ جواب فرض ہے، اور سلام سنت اور فرض کا ثواب سنت سے زیادہ ہوتا ہے۔ اور سلام کا جواب فرض ہونے کی وجہ یہ ہے کہ اللہ نے ارشاد فرمایا :

وَإِذَا حُسِّنْتُمْ بِتَحْيَةٍ فَحَيُوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّهَا ۝ (سورہ

نساء: ۸۲/۳)

اور جب (کسی لفظ) سلام کے ذریعے تمہاری تکریم کی جائے تو تم (جواب میں) اس سے بہتر (لفظ کے ساتھ) سلام پیش کیا کرو یا (کم از کم) وہی (الفاظ جواب میں) لوٹا دیا کرو۔

مگر بعض علماء کا کہنا یہ ہے کہ سلام کرنے کا ثواب زیادہ ہے؛ اس لیے کہ وہ پہلے ہے اور مقدم کو فضیلت حاصل ہے۔ اور پھر یہ کہ سلام ہی تو جواب کے واجب ہونے کا سبب ہے؛ لہذا جو ب جواب میں سلام ہر ابرا کا شریک ہے۔

حضرت اعمش، عمرو بن مرہ کی وساطت سے حضرت عبد اللہ بن حارث سے روایت کرتے ہیں کہ جو آدمی کسی جماعت کو سلام کرے تو اس کو ایک درجہ فضیلت حاصل ہو گی؛ لہذا اگر اس جماعت نے سلام کا جواب نہ دیا تو فرشتے سلام کا جواب دیتے ہیں اور اس جماعت پر لعنت کرتے ہیں۔

حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

..... الٰ اَدْلُكُمْ عَلٰى اَمْرٍ إِذَا اَنْتُمْ فَعَلْتُمُوهُ تَحَابِبِتُمْ، اَفْشَوَا

السلام بینکم . (۱)

یعنی کیا میں تم کو ایسی بات نہ بتاؤں کہ اگر تم اس کو اپنا لوتم دوست بن جاؤ،  
آپس میں کثرت سے سلام کو پھیلاؤ۔

حضرت عطا فرماتے ہیں کہ چلنے والا کھڑے کو، کھڑا بیٹھے کو، چھوٹا بڑے کو، سوار پیدل  
چلنے والے کو اور پیچھے سے آنے والا آگے والے کو سلام کرے۔

حضرت حسن بصری فرماتے ہیں کہ جب ایک جماعت دوسری جماعت پر گزرے تو  
قلیل جماعت کثیر جماعت کو سلام کرنے میں پہل کرے۔

حضرت زید بن وہب سے مروی ہے کہ نبی کریم رَوْفُ الرَّجِيم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ  
نے ارشاد فرمایا :

یسلم الراکب على الماشی والماشی على القاعد والقليل  
على الكثیر . (۲)

یعنی سوار پیدل کو، پیدل بیٹھے ہوئے کو اور قلیل، کثیر کو سلام کریں۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جب کوئی جماعت کسی جماعت کے پاس سے  
گزرے، اور ان میں سے کوئی بھی سلام نہ کرے تو یقیناً بھی گناہ گار ہوں گے۔ اور اگر  
ایک نے بھی کریا تو سب کی طرف سے یہی سلام کافی ہو جائے گا۔ اور اگر سب کے سب  
سلام کریں تو یہ افضل ہے۔ اب اگر دوسری جماعت میں سے کسی نے بھی جواب نہ دیا تو  
سب گناہ گار ہوئے، اور اگر ایک نے بھی جواب دے دیا تو سب کی طرف سے کافی  
ہو گیا اور اگر سب جواب دیں تو یہ افضل ہے۔

(۱) صحیح مسلم: ۱۸۰ / احادیث: ۸۱..... سنن ابو داود: ۳۰۹ / حدیث: ۳۵۱۹..... سنن ترمذی: ۳۰۷ / حدیث:  
۲۶۱۲..... سنن ابن ماجہ: ۱ / حدیث: ۲۷..... مندرجہ: ۳ / حدیث: ۳۳۲..... حدیث: ۱۳۳۸۔

(۲) صحیح بخاری: ۲۳۵ / حدیث: ۵۷۲..... صحیح مسلم: ۱۱ / احادیث: ۳۰۱۹..... سنن ترمذی: ۳۰۷ / حدیث:  
۲۳۲..... مصنف عبد الرزاق: ۳۸۷ / حدیث: ۱۹۲۲۳..... حدیث: ۲۲۷۔

بعض علماء فرماتے ہیں کہ سلام کا جواب سب پر واجب ہے اور یہی قول زیادہ صحیح ہے۔ امام ابو یوسف اس کی وجہ پر ارشاد فرماتے ہیں کہ چوں کہ جواب فرض ہے اور یہ فرض سر پر عائد ہوتا ہے؛ لہذا ہر کوئی اپنے فرض سے سبک دوش ہو۔

بعض علماء فرماتے ہیں کہ اگر ایک نے بھی سلام کا جواب دے دیا تو کافی ہے، اور اسی پر ہمارا عمل ہے۔

حضرت اعمش، حضرت زید بن وہب سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم نور جسم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِذَا مَرَ قَوْمٌ بِقَوْمٍ فَسُلِّمُوا عَلَيْهِمْ وَاحِدٌ مِنْهُمْ أَجْزَاؤُهُمْ وَإِذَا رَدَ وَاحِدٌ مِنْهُمْ أَجْزَاؤُهُمْ . (۱)

یعنی جب کوئی کسی قوم میں سے گزرے اور ایک شخص ان میں سے سلام کرے تو یہ سب کی طرف سے کافی ہے۔ اسی طرح اگر ایک نے جواب دے دیا تو سب کی طرف سے جواب ہو گیا۔

یوں ہی جواب دینے والے کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ جواب اتنی آواز سے دے کہ سلام کرنے والا سن لے، اگر اس نے نہیں سنتا تو یہ جواب شرعاً معتبر نہیں۔

بالکل ایسے ہی جیسے کسی سلام کرنے والے نے سلام کیا، اور دوسرا اسے سن ہی نہ سکتا تو یہ دراصل سلام ہی شمار نہ ہو گا۔ یہی حال جواب سلام کا ہے۔

حضرت معاویہ بن قرۃ روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِذَا سَلَّمْتُمْ فَأَسْمَعُوكُمْ وَإِذَا رَدْتُمْ فَأَسْمَعُوكُمْ وَإِذَا قَعَدْتُمْ فَاقْعِدُوكُمْ بِالْأَمَانَةِ وَلَا يَرْفَعُونَ بَعْضَكُمْ حَدِيثَ بَعْضٍ .

(۱) شعب الایمان بیتی: ۱۸/۳۳۱ حدیث: ۸۶۳۔

یعنی جب سلام کیا کرو تو سنایا کرو، اور جب جواب دیا کرو تو سنایا کرو اور  
جب بیٹھا کرو تو امانت دار ہو کر بیٹھا کرو، کسی کی راز کی بات افشا نہ کرو۔

آدمی کو چاہیے کہ اگرچہ ایک آدمی پر ہی سلام کرے جب بھی لفظ جمع کا استعمال  
کرے، اور یہی حال جواب سلام کا بھی ہے؛ اس لیے کہ مسلمان کبھی تہائیں ہوتا۔  
حضرت اعمش فرماتے ہیں کہ حضرت ابراہیم نجعی نے فرمایا :

إِذَا سَلَّمْتَ عَلَى وَاحِدٍ فَقلُ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ فَإِنْ مَعَهُ الْمَلَائِكَةِ .

یعنی جب تم کسی تہائی کو بھی سلام کرو تو السلام علیکم ہی کہو؛ کیونکہ اس کے ساتھ  
فرشته بھی ہوتے ہیں۔

حضرت ابو مسعود الانصاری بیان کرتے ہیں کہ ایک عورت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی اور یوں سلام کیا: علیک السلام -  
یہ سن کرنے اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

هذا التسلیم على الموتی ولكن قولی السلام علیکم .

یعنی اس طرح تو مردے پر سلام ہوتا ہے، ہاں السلام علیکم کہا کرو۔ (۱)

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: مسلمانوں کے لیے افضل یہ ہے کہ السلام علیکم  
ورحمة اللہ برکاتہ کہیں، اور اسی طرح جواب دینے والے کو بھی چاہیے؛ کیونکہ اس میں زیادہ  
ثواب ہے؛ مگر برکاتہ سے زیادہ کوئی اور لفظ نہ کہے۔

حضرت ابو امامہ باہلی حضرت سہل بن حنیف سے اور وہ اپنے والد سے روایت  
کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من قال السلام عليکم كتب له عشر حسنات ومن قال

(۱) سنن ابو داود: ۹۸/۳..... سنن ترمذی: ۳۰۸۶..... سنن بریتی: ۱۱/۵..... متندرک حاکم: ۱۳۶/۲..... حدیث: ۷۴۸۲..... جامع الاحادیث سیوطی: ۸/۹..... حدیث: ۷۹۵۳.....

السلام عليکم ورحمة الله کتب له عشرون حسنة ومن قال  
السلام عليکم ورحمة الله وبرکاتہ کتب له ثلاثون حسنة .<sup>(۱)</sup>  
یعنی جس نے السلام عليکم کہا اس کے لیے دس نیکیاں لکھ دی جاتی ہیں۔ اور جس نے  
السلام عليکم ورحمة الله کہا اس کے لیے بیس نیکیاں لکھی جاتی ہیں۔ اور جس نے  
السلام عليکم ورحمة الله وبرکاتہ کہا اس کے لیے تیس نیکیاں لکھی جاتی ہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے ایک شخص کو  
السلام عليکم ورحمة الله وبرکاتہ و مغفرۃ کہتے ہوئے سنا، تو فرمایا :

انتهوا حیثما انتہت الملائکہ مع اہل بیت الصالحین قولہم  
: 'رَحْمَتُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ' .

یعنی اسی پر بس کرو جتنے پر فرشتوں نے بس کی ہے، اور وہ (قرآن مجید  
میں) ہے 'ورحمة الله وبرکاتہ'۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں :

لکل شیعی منتهی و ان منتهی السلام البرکات .  
یعنی ہر شے کی انتہا ہے اور سلام کی انتہا و برکاتہ پر ہے۔

## باب نمبر 34 : بچوں کو سلام کرنا کیسا؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: بچوں کو سلام کرنے کے سلسلے میں علماء کا اختلاف  
ہے۔ بعض کا کہنا ہے کہ انھیں سلام نہ کیا جائے۔ جب کہ بعض کا موقف یہ ہے کہ انھیں  
سلام کرنا افضل ہے، اور اسی پر ہمارا عمل ہے۔

(۱) الاحاد والثانی ابن ابی عاصم: ۳۱۲/۵..... مجمع کبیر طبرانی: ۵۳۲۹ ..... ۳۲۶/۵ حدیث: ۷۷۔ شعب الایمان بنیقی: ۱۸/۳۷ ..... مسن عبد بن حمید: ۵۵/۷ ..... حدیث: ۳۷۲۔

بچوں کے لیے سلام کو درست نہ ماننے والوں کا کہنا ہے کہ سلام چونکہ سنت ہے اور جواب فرض ہے؛ مگر بچوں پر جواب سلام فرض نہیں تو پھر سلام کرنے سے کیا فائدہ!۔

حضرت اشعث بیان کرتے ہیں کہ حضرت حسن بصری رحمہ اللہ بچوں سے سلام کرنے کو جائز نہ کہتے تھے، اور جب بچی بچوں پر گزرتے تو انھیں سلام نہ کرتے تھے۔

حضرت ابن سیرین کے بارے میں آتا ہے کہ وہ جب بچوں پر گزرتے تو انھیں سلام کیا کرتے تھے؛ مگر ان کو سنایا نہ کرتے تھے۔

بچوں کے لیے سلام کو جائز ماننے والوں کی دلیل خادم الرسول حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ کی وہ روایت ہے جس میں وہ فرماتے ہیں :

كنت مع الصبيان إذ جاء رسول الله صلى الله عليه وسلم  
 وسلم علينا ثم دعاني فبعشني إلى حاجة له .

یعنی میں بچوں کے ساتھ کھیل رہا تھا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف لائے اور ہمیں سلام کیا پھر مجھے بلا کرکی کام کے لیے بھیجا۔

حضرت عنبہ بن عمار کہتے ہیں کہ ابن عمر رضی اللہ عنہما جب ہم پر گزرتے، اور ہم چھوٹے چھوٹے بچے مکتب میں ہوتے، تو وہ ہمیں سلام کہتے۔

حضرت حکم بیان کرتے ہیں کہ حضرت شریعت ہر چھوٹے بڑے کو سلام کیا کرتے تھے۔

## باب نمبر 35 : ذمی کافروں پر سلام کا حکم

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: اہل ذمہ کفار سے سلام کرنے میں علماء کرام کا اختلاف ہے۔ بعض نے کہا کہ اس میں کچھ مضاائقہ نہیں۔ اور بعض نے کہا کہ یہ نہ چاہیے، ہاں، اگر وہ سلام کریں تو جواب دے دینا چاہیے، اور اسی پر ہمارا عمل ہے۔

ذمیوں کے لیے سلام کو درست جانے والوں کی جھٹ یہ ہے کہ حضرت ابو امامہ باہلی جب کسی یہودی یا نصرانی کے پاس سے گزرتے تو انھیں سلام کیا کرتے، اور فرماتے :  
 أمرنا رسول اللہ ﷺ بِإِفْشَاءِ السَّلَامِ عَلَىٰ كُلِّ مُسْلِمٍ  
 وَعَاهِدٍ.

یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہمیں یہ حکم فرمایا ہے کہ ہم ہر مسلمان اور ہر ذمی کا فرپ سلام کو کثرت سے پھیلائیں۔

حضرت علقمہ نے فرمایا کہ ایک دن میں حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے ہمراہ سالخین نامی ایک گاؤں سے واپس آ رہا تھا کہ راستے میں 'ساکھین' کے کچھ گنوار ساتھ ہو گئے۔ پھر جب ہم کوفہ میں داخل ہوئے تو وہ گنوار دوسری طرف کو چل پڑے۔ انھیں پھرستے دیکھ کر حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے ان کو سلام کیا۔ میں نے عرض کیا کہ کیا ان کافروں سے سلام کرتے ہو؟ تو آپ نے فرمایا :

نعم، إنهم صحبونا وللصحبة حق .

یعنی ہاں! یہ لوگ ہمارے ساتھ رہے تھے، اور صحبت کا ایک حق ہوتا ہے۔

ذمیوں سے سلام نہ کرنے والوں کی دلیل وہ روایت ہے جو حضرت سہل بن یحیی نے اپنی سند سے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

لَا تَبْدُؤوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَىٰ بِالتَّسْلِيمِ وَإِذَا لَقُوكُمْ فِي  
 الطَّرِيقِ فاضطِرُوهُمْ إِلَىٰ أَضْيَقِهَا . (۱)

یعنی یہود و نصاری سے سلام کرنے میں پہل نہ کرو، اور جب تم ان سے کہیں راستے میں ملوٹو ان پر راستے کو تنگ کر دو۔

(۱) مسندر حبیب بن حبیل: ۲۹۲/۱۵..... حدیث: ۲۵۱: ۷..... مصنف عبدالرزاق: ۳۹۱/۱۰..... حدیث: ۱۹۳۵۶..... مجمع کبیر طبرانی: ۱۹/۱۳۱..... شعب الایمان تیغی: ۱۸/۳۱۳..... حدیث: ۸۲۲۵۔

حضرت علی ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

لا تسلموا علی اليهود والمجوس .

یعنی یہود و نصاری اور آتش پرستوں کو سلام نہ کیا کرو۔

حضرت عبد اللہ بن دینار، حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ حضور

رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إن اليهود إذا سلموا عليكم فقولوا 'وعليكم' ولا تزيدوا

علي ذالك . (۱)

یعنی جب یہود تم کو سلام کریں تو اس کے جواب میں فقط 'وعليکم' کہا اور اس پر

مزید کچھ نہ بڑھاؤ۔

حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں، ہمیں منع کیا گیا ہے کہ اہل کتاب کے سلام کے جواب میں 'وعليکم' سے زیادہ کوئی لفظ کہیں۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جب کبھی آپ کا گزر ایسی جماعت پر ہو کہ جس میں مسلمان اور کافر دونوں ہوں تو آپ کو اختیار ہے چاہے تو 'السلام علیکم' کہیں اور نیت صرف مسلمانوں کی کریں، اور چاہیں تو 'السلام علی من اتبع الہدی' کہیں۔

حضرت مجاهد نے فرمایا کہ جب تو کسی ضرورت سے کسی یہودی یا نصرانی کو خط لکھے تو چاہیے کہ اول یہ لکھے: 'السلام علی من اتبع الہدی'۔

حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

السلام تحية لملتنا وأمان لذمتنا . (۲)

(۱) صحیح مسلم: ۱۳۱/۱؛ صحیح ابن حبان: ۳۰۲۶.....۳۹۷/۲؛ حدیث: ۵۰۳.....مندرجہ بہ خبل:

۲۰۵/۱۲ حدیث: ۵۲۲۸.....مصنف عبد الرزاق: ۲۶/۱؛ حدیث: ۹۸۳۰.....سنن کبریٰ نسائی: ۱۰۲/۲۔

(۲) کنز العمال: ۹/۱۱۷؛ حدیث: ۲۵۲۲۲.....مندرجہ بہ قضاۓ: ۱/۲۲۹؛ حدیث: ۲۵۲۔

یعنی سلام ہمارے مذہب کا تخفہ ہے اور اہل ذمہ کے لیے امان ہے۔  
اور زیادہ کہتے کہ میں نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے پوچھا کہ عورتوں  
سے سلام کیا جائے یا نہ؟ تو آپ نے فرمایا: اگر جوان ہوں تو نہ چاہیے۔

### باب نمبر 36 : گھر میں داخل ہوتے وقت سلام

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: جب آپ اپنے گھر میں داخل ہوں تو گھر  
والوں پر سلام کریں اور اگر گھر میں کوئی نہ ہو تو یوں کہیں: «السلام علينا وعلى عباد  
الله الصالحين، ارشاد باری تعالیٰ ہے :

فَإِذَا دَخَلْتُمْ بَيْوَنَ فَسَلِّمُوا عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ تَحِيَّةً مِنْ عِنْدِ اللَّهِ  
مُبَارَكَةً طَيِّبَةً ۝ (سورہ نور: ۲۱/۲۳)

پھر جب تم گھروں میں داخل ہوا کرو تو اپنے (گھر والوں) پر سلام کہا کرو  
(یہ) اللہ کی طرف سے با برکت پا کیزہ دعا ہے۔

یہ آیت کریمہ دونوں امرؤں کی مقتضی ہے۔ ایک تو یہ کہ گھر والوں سلام کیا جائے  
جبکہ وہ گھر میں موجود ہوں، اور اگر نہ ہوں تو پھر اپنے اوپر سلام کیا جائے۔

حضرت سعید بن جبیر بیان کرتے ہیں کہ حضرت قادہ نے فرمایا :

إِذَا دَخَلْتَ بَيْتَكَ فَسَلِّمْ عَلَىٰ أَهْلِكَ فَهُمْ أَحَقُّ مِنْكَ بِالسَّلَامِ  
عَلَيْهِمْ، وَإِذَا دَخَلْتَ بَيْتًا لَيْسَ فِيهِ أَحَدٌ فَقلْ: الْسَّلَامُ عَلَيْنَا  
وَعَلَىٰ عَبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ فَإِنَّهُ كَانَ يُؤْمِنُ بِذَلِكَ .

یعنی جب تم اپنے گھر میں داخل ہو تو اپنے گھر والوں کو سلام کہو؛ اس لیے کہ  
وہ تمہارے سلام کے زیادہ مستحق ہیں۔ اور جب کبھی ایسے گھر میں داخل  
ہو جہاں کوئی نہ ہو تو «السلام علينا وعلى عباد اللہ الصالحین، کہو؛ کیوں کہ شرعی حکم

پہلی ہے۔

راوی کہتے ہیں کہ پھر انہوں نے ہم سے فرمایا کہ ایسی صورت میں فرشتے اس کے سلام کا جواب دیتے ہیں۔

حضرت عطا فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے سنا ہے کہ جب کوئی کسی کے گھر میں آنے کی اجازت طلب کرے تو اس سے کہا جائے کہ ”نہیں اس وقت تک اجازت نہیں جب تک تو کنجی نہ لائے۔“

میں نے عرض کی: تو کیا ”سلام علیکم“ اس کی کنجی ہے؟ فرمایا: ”ہاں۔“

حضرت مغیرہ بن شعبہ فرماتے ہیں کہ حضرت ابراہیم نے کہا کہ جب کوئی گھر میں سلام کر کے داخل ہوتا ہے تو شیطان کہتا ہے کہ یہاں میرے رہنے کو کوئی جگہ نہیں۔ اور جب کھانا سامنے آتا ہے اور وہ سُم اللہ پڑھ لیتا ہے تو شیطان کہتا ہے کہ نہ یہاں رہنے کی جگہ ملی اور نہ ہی کھانے کو کچھ ملا۔ اور جب پانی آتا ہے اور وہ سُم اللہ پڑھ لیتا ہے تو شیطان کہتا ہے کہ یہاں کھانے پینے کی کوئی جگہ نہ رہی۔ اس طرح وہ ذلیل و محروم ہو کر اس گھر سے نکال جاتا ہے۔

## باب نمبر 37 : لباس کیسا ہونا چاہیے؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ایک شخص کا لباس اپنے آقرآن و امثال کے مطابق ہونا چاہیے، نہ بہت اعلیٰ درجے کا ہو، اور نہ ہی بہت گھٹیا درجے کا؛ کیوں کہ ایسا نہ کرنے کی صورت میں وہ نہیں شرعی کام تکب ہو گا اور لوگوں کو غیبت کرنے کا موقع فراہم کرے گا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشادِ عالیٰ ہے کہ آپ نے دو شہر قوں سے منع فرمایا:

۱: اعلیٰ درجے کا لباس پہننے کی شہرت سے۔

۲: ادنیٰ درجے کا لباس پہننے کی شہرت سے۔

حضرت شعیؒ نے فرمایا :

البس من الشیاب ما لا یزدريک به السفهاء ولا یعيیک به الفقهاء .

یعنی ایسے کچڑے زیب تن کرو کہ نہ تو جاہل و بے وقوف اس کی ہنسی اڑائیں اور نہ ہی فقہا اس کا کوئی نام رکھیں۔

حضرت محمد بن سیرین فرماتے ہیں کہ پہلے کچڑوں کے دراز کرنے میں شہرت تھی اور اب قیمتی عمدہ کچڑوں میں ہے۔

بعض نے متوسط لباس کو پسند کیا ہے، اور یہ دلیل پیش کی کہ امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ ایک دن اپنے غلام قنبر کے ساتھ بازار تشریف لے گئے اور دو موٹے کرتے خریدے، اور قنبر سے فرمایا کہ ان میں سے ایک چھانٹ لو، سو قنبر نے ایک لے لیا اور دوسرا آپ نے خود پہن لیا۔

بعض تابعین کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کو اس حال میں خطبہ پڑھتے ہوئے دیکھا کہ ان کے کرتے میں سات پیوند لگے ہوئے تھے۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

اخشوشنوا و اخلو لقووا و تمعددوا و اجعلوا الرأس رأسين .

یعنی لباس موتا سخت پہنا کرو، اور پرانا کر دیا کرو (یعنی اتنا پہنو کہ پرانا ہو جائے) اور تم عیش کو چھوڑ دو اور حالت عیش میں بیمار کی مانند ہو جاؤ اور تم ایک سر کو دوسر کرو۔

یعنی دو غلام خریدو کہ اگر ایک مر جائے تو دوسرا باقی رہے گا اور اہل عرب یہی کیا

کرتے تھے۔

حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ آپ نے ایک قیص خریدی، اور آستین کا وہ حصہ جو الگیوں سے بیچے جا رہا تھا اسے کاش دیا اور خادم سے کہا کہ آب اسے سل دو۔

کپڑوں میں سفید کپڑے مستحب ہیں۔ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ خَلْقُ الْجَنَّةِ بِيَضَاءِ وَخَيْرِ ثِيَابِكُمُ الْبَيْضَ

تَلْبِسُونَهُ فِي حَيَاتِكُمْ وَتَكْفُنُونَ بِهِ مَوْتَاكُمْ .

یعنی اللہ نے جنت کو سفید پیدا کیا ہے، اور لباس میں سفید کپڑے بہترین ہیں کہ تمہارے زندے اسے پہنیں اور تمہارے مردلوں کی اس میں پہنیں ہو۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

الْبَسُوا مِنْ ثِيَابِكُمُ الْبَيْضَ وَكَفُنُوا فِيهَا مَوْتَاكُمْ فَإِنَّهَا خَيْرٌ ثِيَابِكُمْ .<sup>(۱)</sup>

یعنی سفید کپڑے پہنا کرو، اور مردلوں کو اس میں کفن دیا کرو؛ کیونکہ یہ تمام کپڑوں سے بہتر ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں :

كُلُّ مَا شَتَّتَ وَالْبَسَ مَا شَتَّتَ مِنَ الْحَلَالِ إِذَا مَا أَخْطَأَ بَكَ اثْنَتَانِ: سُرْفٌ وَمَخِيلَةٌ، فَإِنِّي مَا رَأَيْتُ فِي مَوْضِعٍ إِسْرَافًا إِلَّا رَأَيْتُ بِجَنْبِهِ حَقًا مُضِيًعاً .

(۱) مصنف عبدالرازاق: ۳۲۸/۳ حدیث: ۶۱۹۸..... مندرجہ اور ۱۲۷/۲ حدیث: ۳۷۹۵..... سنن کبریٰ تیہیقی: ۳۰۳/۳ حدیث: ۶۹۳۹..... جامع الاحادیث سیوطی: ۳۲۲/۳ حدیث: ۳۳۳۶۔

یعنی حلال کھانے میں سے جو جی چاہے کھاؤ پیو، اور جو چاہو پہنو؛ مگر اسراف اور تکبر سے کام نہ لو؛ کیوں کہ جہاں کہیں بھی میں نے اسراف کو دیکھا وہاں کسی نہ کسی حق کا ضیاع ضرور ہوا۔

## باب نمبر 38 : جمال و نظافت کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ایک وضعدار اور ذی علم آدمی کو چاہیے کہ اپنے کپڑے پاک و صاف رکھے، اور تکبر و ریاستے دور رہے۔  
امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ارشاد فرمایا:  
من حسب المرء نقاء ثوبه۔

یعنی آدمی کے کپڑے کی صفائی و نظافت سے اس کی حیثیت کا اندازہ ہوتا ہے۔

سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:  
ما على الرجل أن يتخذ ثوبين ليوم الجمعة سوى ثوبى  
مهنته۔<sup>(۱)</sup>

یعنی کیا بڑی بات ہے اگر آدمی روزمرہ کے کپڑوں سے الگ خاص جمع کے لیے جدا کپڑے بنار کرے۔

مثل مشہور ہے کہ جس نے پرانا کپڑا نہ پہننا گویا اس نے نیا کبھی نہیں پہنا۔  
حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم نور مجسم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

(۱) سنن ابو داود: ۳۱۸ / ۱ حدیث: ۱۰۸۰ ..... صحیح ابن حبان: ۷ / ۱۵ حدیث: ۲۷۷ ..... صحیح ابن خزیم: ۱ / ۳ حدیث: ۱۷۶۵۔

ما طابت رائحة عبد قط إلا قل غمه ولا نظفت ثيابه قط إلا

قل همه .<sup>(۱)</sup>

یعنی انسان جب اچھی خوبی استعمال کرتا ہے تو اس کے غم یہکے ہو جاتے ہیں۔ اور جب اس کے کچھے صاف سترے ہوتے ہیں تو اس کی فکر مندی کم ہو جاتی ہے۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا :

إِنِّي لَا أُحِبُّ أَنْ أَنْظُرَ إِلَى الْقَارِي أَبْيَضَ الشَّيَابِ .

یعنی مجھے پسند ہے کہ میں قرآن خواں کو سفید لباس میں دیکھوں۔

آگے مزید فرماتے ہیں :

إِذَا وَسَعَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَوْسَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ .

یعنی جب اللہ تعالیٰ تمہارے مال میں وسعت عطا فرمائے تو تم بھی اپنے نفس کو وسعت دو (اور نعمت باری کا مظاہرہ کرو)۔

حضرت عامر بن سعد بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم نور مجسم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِنَّ اللَّهَ نَظِيفٌ يُحِبُّ النَّظَافَةَ، وَجَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ، وَجَوَادٌ يُحِبُّ الْجُودَ، وَكَرِيمٌ يُحِبُّ الْكَرْمَ، وَطَيِّبٌ يُحِبُّ الطَّيِّبِ.<sup>(۲)</sup>

یعنی بے شک اللہ پاک صاف ہے اور صفائی کو پسند فرماتا ہے۔ صاحب جمال ہے اور جمال کو پسند کرتا ہے۔ بخشش کرنے والا ہے اور سخاوت کو پسند کرتا ہے۔ کریم ہے اور کرم کو پسند فرماتا ہے۔ پاکیزہ ہے اور پاکیزگی کو پسند فرماتا ہے۔

(۱) مسنودوس دیلی: ۳/۱۰۰ حدیث: ۲۳۱۲.....المجالۃ وجواہر العلم: ۳۶۷/۵ حدیث: ۲۲۲۷۔

(۲) سنن ترمذی: ۳/۲۱/۳: ۱۹۹۹.....جامع الاحادیث سیوطی: ۸/۱۵۸ حدیث: ۲۷۸۱۔

حضرت زید بن اسلم، حضرت عطا بن یسار سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف فرماتھے۔ ایک آدمی بارگاہِ اقدس میں حاضر ہوا جس کے سر اور داڑھی کے بال بکھرے ہوئے تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسے ہاتھ کے اشارے سے فرمایا کہ یہاں سے جاؤ اور سر اور داڑھی کے بال درست کر آؤ۔ جب وہ درست کر کے آیا، تو حضور کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

أليس هذا خيراً من أن يأتي أحدكم ثائر الرأس واللحية  
كأنه شيطان . (۱)

یعنی کیا یہ وضع بہتر نہیں اس سے کہ آدمی شیطان کی طرح داڑھی اور سر کے بال بکھیرے ہوئے آئے۔

حضرت زید بن اسلم روایت کرتے ہیں کہ حضرت جابر بن عبد اللہ نے فرمایا کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ غزوہ انمار میں نکلے، اثناء راہ ہم ایک درخت کے نیچے سے گزرے۔ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے عرض کی کہ آپ نیچے تشریف لائیں، چنانچہ آپ تشریف لائے۔

میں اونٹ کی طرف کھڑا ہو گیا، جس میں مجھے روٹی، اور کھیر املا۔ پھر اس کے گھٹے کر کے میں آپ کی خدمت میں لے گیا۔ میرا ایک اور ساتھی تھا جو کہ ہمارے سواری کے جانوروں کو چرانے لے گیا تھا۔ وہ پرانے کپڑوں میں ملبوس تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس کی طرف دیکھا اور فرمایا:

أ ما له ثوبان غير هذين؟ .

یعنی کیا اس کے پاس اور کپڑے نہیں؟۔

(۱) موطا امام مالک: ۹۲۹/۲: حدیث: ۷۰۲.....جامع الاصول فی احادیث الرسول: ۳/۵۱، ۷/۲۸۸۲: حدیث: ۲۰۳.....شعب الایمان تحقیق: ۳۲۸/۸: حدیث: ۲۰۳۳۔

میں نے عرض کی: کیوں نہیں یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، گھری میں اور کپڑے  
ہیں۔ فرمایا:

هلا کسوتہ إیاہما .

یعنی تو نے ان کو کیوں نہیں پہننا۔

چنانچہ میں نے اس کو بلا یا، اس نے وہ کپڑے پہنے اور چلا گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

ماله ضرب الله عنقه أليس هذا خيراً .

یعنی کیا ہوا تھا سے۔ اللہ اس کی گردن مارے۔ کیا یہ بات اچھی نہیں۔

اس کلام کو اس شخص نے سنات تو عرض کی: یا رسول اللہ! آپ یوں فرمائیں کہ اس کی  
گردن اللہ راہ میں ماری جائے۔ چنانچہ آپ نے فرمایا: فی سیل اللہ، یعنی اللہ کی راہ میں۔  
اور پھر ایسا ہی ہوا کہ وہ شخص اللہ کی راہ میں مارا گیا۔<sup>(۱)</sup>

کسی شاعر نے اچھے لباس کے بارے میں کیا خوبصورت اشعار کہے ہیں۔

تجمل بالشیاب ولا تبال      فإن العین قبل الاختبار

فلو جعل الشیاب على حمار      لقال الناس يالك من حمار

یعنی اپنے ظاہر کو اچھے لباس سے آراستہ کر اور کچھ پرواہ نہ کر؛ اس لیے کہ  
آنکھ اجلے کپڑوں پر پڑتی ہے۔

پس اگر گدھے کو بھی اچھے کپڑے پہنائے جائیں تو لوگ کہیں گے کہ کیا ہی  
اچھا گدھا ہے۔

(۱) موطا امام مالک: ۹۱۰/۲: حدیث: ۱۶۲۰..... متدرک حاکم: ۱/۱۷: ۲۱۷: حدیث: ۷۲۷: ..... صحیح ابن حبان:  
۵/۳۰۱/۵: حدیث: ۱۳۱۴: ..... من در الرجع: ۱/۱۱۲..... متدرک جامع: ۹/۵۵۰: حدیث: ۲۲۲۳: .....

## باب نمبر 39 : کیا پہنے اور کیا نہ پہنے؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: اون کے کپڑے پہننا مرد و عورت دونوں کے لیے جائز ہے؛ اس لیے کہ صحابہ کرام یہ بالعموم پہننا کرتے تھے۔ جبکہ بعض نے اس کا پہننا مکروہ بتایا ہے۔

حضرت حسن بصری رحمہ اللہ نے فرمایا :

لأن أتقلد بسياطى على عنقى حتى ينقطع أحب إلى من أن  
أليس الخز .

یعنی مجھے یہ زیادہ بھلا معلوم ہوتا ہے کہ اپنے گلے میں اپنا مستر لائکالوں اس سے کہ اون کا کپڑا پہنوں۔

گرہم اس کے جواز کے قائل ہیں۔ اور حضرت حسن بصری نے توضیح کے طور پر خاص اپنے نفس کے لیے اس کو مکروہ سمجھا، نہ یہ کہ دیگر لوگوں کے لیے بھی اس کو حرام کر دیا۔

حضرت خشیمہ فرماتے ہیں کہ میں نے کوئی تیرہ صحابیوں کو اون کے کپڑے پہنے ہوئے دیکھا ہے۔

حضرت عکرمہ فرماتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما اون کی چادر پہنا کرتے تھے۔

یوں ہی حضرت وہب بن مدبه روایت کرتے ہیں کہ حضرت صالح بن کیسان فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت جابر بن عبد اللہ کو اون کی چادر پہنے دیکھا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں منقول ہے کہ وہ بھی اون کی چادر پہنا کرتے تھے۔

مرد و حریر، دیبا اور ریشم کا لباس پہننا جائز نہیں جبکہ عورتوں کے لیے جائز ہے۔

حضرت انس بن مالک روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک روز باہر تشریف لائے۔ آپ کے ایک ہاتھ میں سونا تھا اور دوسرے میں حریر تھا، اور آپ نے ارشاد فرمایا:

هذا محرمان على ذكور أمتى ومحلان لإناثهم .<sup>(۱)</sup>  
یعنی یہ دونوں میری امت کے مردوں پر حرام، اور عورتوں کے لیے حلال ہیں۔

حضرت محمد بن سیرین مرد و عورت دونوں کے لیے ریشمی لباس کو مکروہ بتاتے تھے، اور ان کی دلیل یہ روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

إنما يلبس الحرير في الدنيا من لأخلاق له في الآخرة .<sup>(۲)</sup>

یعنی حریر کو وہی اس دنیا میں پہننا ہے جس کا آخرت میں کچھ حصہ نہیں۔

اور اس روایت میں آقا علیہ السلام نے مردوں اور عورتوں کی کچھ تفصیل نہ فرمائی۔ اس کا جواب یہ ہے کہ اس حدیث میں مرد ہی مراد ہیں؛ کیوں کہ دوسری حدیث میں اس کی تفسیر آگئی ہے، اور وہ یہ کہ آپ نے فرمایا: 'حل لأناثهم'، یعنی عورتوں کے لیے حلال ہے۔ علمائے کرام کا لڑائی میں حریر کے پہننے میں اختلاف ہے۔ بعض نے کہا کہ جائز نہیں ہے اور یہ قول امام اعظم ابوحنیفہ کا ہے۔ اور بعض نے کہا کہ جائز ہے، اور یہ قول امام ابویوسف اور امام محمد کا ہے۔

جو لوگ منع کرتے ہیں ان کی دلیل یہ ہے کہ حریر کی ممانعت عام ہے۔ پس لڑائی اور غیر لڑائی دونوں میں حال برابر ہونا چاہیے۔

(۱) سنن ابو داود: ۱۱۰ حدیث۔ سنن ترمذی: ۳۵۳۵..... سنن مسلم: ۳۲۵/۲..... سنن نسائی: ۱۵/۱۵۲..... حدیث: ۵۰۵۳..... سنن ابن ماجہ: ۱۰/۳۵۲..... حدیث: ۳۵۸۵۔

(۲) صحیح بخاری: ۱۵۱/۱۸..... ۵۳۸۲..... صحیح مسلم: ۱۰/۳۰۸..... حدیث: ۳۸۵۲..... سنن نسائی: ۱۲/۱۰..... حدیث: ۵۲۱۲..... سنن احمد بن حنبل: ۱۲۲/۱..... مسخر الجعوانی: ۱۲/۳۶۷..... حدیث: ۲۸۲۷۔

حضرت عکرمہ سے مروی ہے کہ وہ حریر اور دیبا کو لڑائی میں پہنچنے کو مکروہ خیال کرتے، اور فرماتے تھے: کیا تم کو یہ امید ہے کہ جو لوگ حریر اور دیبا کو جنگ میں پہنچتے ہیں ان کو شہادت ملے گی؟۔

حضرت امام حسن بصری حریر اور دیبا کو جنگ میں پہنچنے کو مکروہ سمجھتے تھے۔

جو لوگ اس کو جائز کہتے ہیں ان کی دلیل یہ روایت ہے کہ امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ عنہ سے عرض کیا گیا کہ جب ہم دشمن کے آمنے سامنے ہوئے تو ہم نے دیکھا کہ انہوں نے اپنے ہتھیار حریر اور دیبا میں چھپا کر ہیں اور اس کی وجہ سے ہمارے دلوں میں ہبیت پڑ گئی۔

حضرت عمر فاروق نے فرمایا: ”تم بھی اپنے ہتھیاروں کو حریر اور دیبا میں چھپا لو۔

حضرت قاسم بن محمد فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام جنگ میں حریر اور دیبا کے پہنچنے کو برانہ جانتے تھے۔

## باب نمبر 40 : ریشمی فرش کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: بعض علمائیں ونگاریا حریر، دیبا اور ریشم کے فرش یا گوٹ کو مکروہ کہتے ہیں، جب کہ بعض نے مباح کہا ہے اور یہی ہمارا مذہب ہے۔

مکروہ کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ حضرت اعمش، حضرت جاہد سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما نے ایک عمما مہ خریدا اور اس میں حریر کی گوٹ گئی تھی تو آپ نے اس کو کترڈا۔

حضرت موسیٰ بن عبیدہ، حضرت خالد بن یسار سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت جابر بن عبد اللہ نے فرمایا کہ ہم گوٹ، اور نقش ونگار کو کتر دیا کرتے تھے۔

حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرمایا کرتے تھے کہ ایسے کپڑوں کے استعمال سے پنجون میں حریر لگا ہو۔

اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حریر کو مردوں پر حرام فرمایا ہے؛ لہذا اس میں تھوڑا بہت سب برابر ہے۔

مباح کہنے والوں کی دلیل حضرت ابو امامہ باہلی کی ایک روایت ہے کہ لوگوں نے ایک مرتبہ عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ نے حریر کے پہننے سے منع فرمایا ہے، سوکس تدریح لالہ ہے؟ آپ نے فرمایا:

ثلاثة اصابع، وذلك أيضاً لا خير فيه.

یعنی تین انگلی کی مقدار، مگر اس میں بھی خیر و برکت نہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے تھے کہ گوٹ لگانے میں کچھ حرج نہیں، ہاں مصمت جو ایک قسم کا ریشمی کپڑا تھا، اس کا استعمال جائز نہیں۔

منصور کہتے ہیں کہ حضرت ابراہیم فرماتے تھے کہ ہمارے زمانہ کے علماء گوٹ وغیرہ کی اجازت دیتے ہیں۔

حضرت سوید بن علقہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ایک، یادو، یا تین انگلی کی مقدار جائز ہے۔

وجہ اس کی یہ ہے کہ تھوڑا سا حریر یا ریشم معاف ہے جس طرح عمل قلیل نماز کو فاسد نہیں کرتا، اسی طرح قلیل نجاست نماز سے منع نہیں کرتی، اور جس طرح روزہ دار کے حلقات میں غبار داخل ہو جانے سے روزہ نہیں ٹوٹتا کہ وہ تھوڑا سا ہے، بس اسی طرح تھوڑے سے حریر کو بھی قیاس کرنا چاہیے۔

## باب نمبر 41 : دیبا اور ریشمی فرش کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حریر اور دیبا کے فرش بچھانے کے سلسلے میں علامہ اختلاف کیا ہے۔ بعض نے کہا کچھ مضائقہ نہیں، اور یہی قول امام اعظم ابوحنیفہ کا ہے۔ اور بعض نے کہا کہ مکروہ ہے اور یہ قول امام محمد کا ہے، اور ہم اسی کو اختیار کرتے ہیں۔ جائز کہنے والوں کی دلیل حضرت ابراہیم بن مسر کی وہ روایت ہے جو انہوں نے ابو راشد سے لی ہے کہ انہوں نے فرمایا: میں نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے بسترے پر حریر کا تکمیر رکھا ہوا دیکھا ہے۔

بیان کیا جاتا ہے کہ حضرت حسن بصری ایک دفعہ ایک شادی کی تقریب میں شریک ہوئے، تو آپ کو حریر کے فرش پر بٹھایا گیا۔

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ کسی کے ولیمہ میں تشریف لے گئے۔ تو ایک حریر کے فرش پر آپ نے تشریف رکھا جس پر تصویر بنی تھی۔

مکروہ کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ حضرت سعد بن مالک فرماتے ہیں :

لأن أتكىء على جمرة أحب إلي من أن أتكىء على مرافق من  
حریر.

یعنی حریر کے تکمیر پر ٹیک لگانے سے میرے نزدیک انگارے پر تکمیر کرنا بہتر ہے۔

حضرت ابن سیرین فرماتے ہیں کہ میں نے عبیدہ سلمانی سے پوچھا: کیا حریر کے بچھانے کا حکم حریر کے پہنچے کے برابر ہے؟ فرمایا: ہاں۔

## باب نمبر 42 : سرخ کپڑا پہننا کیسا؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: بعض علماء عصر، زعفران، اور ورس کے رنگے ہوئے کپڑوں کو مردوں کے لیے مکروہ کہتے ہیں۔ اور بعض نے کہا اس میں کچھ مضا لائق نہیں۔

مکروہ کہنے والوں کی دلیل وہ روایت ہے جو حضرت ایوب نے حضرت نافع کی وساطت سے حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے کی ہے: مجھ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کسب کے رنگے ہوئے کپڑے، ریشم کے کپڑے یا باریک کپڑے اور حالت رکوع میں قرآن پڑھنے سے منع فرمایا۔

حضرت حسن رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

ایاکم والحرمة فإن الحمرة من زينة الشيطان وإن  
الشيطان يحب الحرمة . (۱)

یعنی سرخ کپڑے (پہننے سے) بچو؛ اس لیے کہ سرخ رنگ شیطان کی زینت ہے، اور شیطان سرخ رنگ کو پسند کرتا ہے۔

حضرت عمرو بن شعیب اپنے پرداد اسے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مجھے کسب کی رنگی ہوئی چادر اوڑھے دیکھا، تو آپ نے چہرہ انور پھیر لیا۔ میں گھر گیا اور اس کو جلا دیا اور دوسرا کپڑا اپہن کر حاضر ہوا، تو آپ نے فرمایا :

ما فعلت بالملحفة؟.

یعنی اس چادر کو کیا کیا؟۔

(۱) جامع الاحادیث: ۳۵۱ / حدیث: ۲۲۵۳..... احادیث مختارۃ ذہبی: ۱۳۶ / حدیث: ۹۵۔

میں نے عرض کی: آپ نے مجھ سے چہرہ انور پھیر لیا؛ لہذا میں نے اس کو جلا دیا۔  
آپ نے فرمایا :

فهلا اعطیتہا بعض نسائک . (۱)

یعنی اپنی کسی عورت کو کیوں نہ دے دی۔

مباح کہنے والوں کی دلیل وہ روایت ہے جسے حضرت وکیع نے اپنی سند سے حضرت  
براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے، وہ فرماتے ہیں :

ما رأيت ذا لمة في حلة حمراء أحسن من رسول الله .

یعنی میں نے کسی ایسے شخص کو جس کے کانوں تک بال ہوں اور سرخ چادر  
اوڑھے ہو، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے زیادہ خوبصورت نہ دیکھا۔

حضرت لقمان مولیٰ حضرت کعب بن عجرہ سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے چار یا  
پانچ صحابیوں سے ملاقات کی اور وہ کسب کار بگاہوا کپڑا پہنے ہوئے تھے۔

حضرت وکیع حضرت مالک بن مغول سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا:  
میں نے حضرت شعیؑ کو سرخ چادر اوڑھے ہوئے دیکھا ہے۔

فقہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ پہلا قول (کراہت والا) صحیح ہے، اور یہی امام  
اعظم ابوحنیفہ کا ہے، اور ہم اسی کو اختیار کرتے ہیں؛ کیونکہ احتمال ہے کہ رسول اللہ کا سرخ  
کپڑا پہننا ممانعت سے پہلے ہو، اور جو کچھ صحابہ کرام سے منقول ہے وہ ہم پرجنت نہیں،  
جب تک یہ معلوم نہ ہو کہ پہننے والے صحابہ کون کون سے تھے۔

نیز حضرت عمر رضی اللہ عنہ اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے تو ممانعت منقول ہے؛ لہذا  
اسی کو اختیار کرنا اولیٰ ہے۔

(۱) اتحاف الخيرة لمحمد بن عبد الله: ۳۱۱۳ ..... الطالب العاليم بزاد المسانيد الخامسة: ۱۰/۳۵۲  
حدیث: ۲۲۳۲۔

حضرت شعیٰ والی روایت کی حقیقت یہ ہے کہ حضرت شعیٰ عہدہ قضاۓ نپتنے کے لیے ایسا کرتے تھے کہ کبھی کس دب کا رنگا ہوا کپڑا اپہن لیتے تھے، تو کبھی شترنخ کھیل لیتے تھے اور کبھی بچوں کے ساتھ ہاتھی دیکھنے پلے جاتے۔

## باب نمبر 43 : درندوں کے چڑے کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: درندوں کے چڑے کے استعمال میں علماء نے اختلاف کیا ہے۔ ہمارے فقہا نے تو یہ فرمایا ہے کہ درندوں کے چڑے پر نماز جائز ہے، اگر وہ چڑے مدبوغ ہوں یا صاف کیے گئے ہوں سوائے خنزیر کے چڑے کے۔

جبکہ بعض نے ان کے استعمال کو ناجائز کہا ہے اور یہ دلیل لائے ہیں کہ ابو ملجم ہذلی روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے درندوں کی کھال پہننے اور بچانے سے منع فرمایا۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ انہوں نے ایک آدمی کو لومڑی کی کھال کی ٹوپی پہننے دیکھا تو انہوں نے اس ٹوپی کو پھاڑ دیا۔

حضرت حسن بصری سے مروی ہے کہ وہ لومڑی کی کھال پر نماز پڑھنے کو ناجائز فرماتے تھے۔

ہمارے اصحاب کی جدت وہ روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

أيما إهاب دبغ فقد طهر . (۱)

یعنی جو کچا چڑا دباغت دے دیا جائے وہ پاک ہو جاتا ہے۔

(۱) سنن ترمذی: ۳۳۸/۲..... سنن نسائی: ۱۲۵۰..... سنن ابی داود: ۳۱۶۸..... سنن ابن ماجہ: ۳۷۶/۱۰..... حدیث: ۳۵۹۹..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۲۱/۲..... سنن داری: ۱۳۲/۲..... حدیث: ۲۰۳۔

حضرت عوف بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابن سیرین کے سامنے چیتے کی کھال کا ذکر ہوا تو آپ نے فرمایا: میں نہیں سمجھتا کہ کسی نے بھی اس کو گناہ سمجھ کر ترک کیا ہو۔

حضرت مطرف بن شعیر فرماتے ہیں کہ ایک دن میں حضرت عمر بن یاسر رضی اللہ عنہ کے پاس گیا اور ان کے پاس ایک درزی بیٹھا لومڑیوں کی کھال سے لحاف سی رہا تھا۔

حضرت ابراہیم خنجی کے بارے مตقول ہے کہ ان کی ٹوپی لومڑی کی کھال کی تھی۔

لیکن وہ روایتیں جن میں ممانعت وارد ہوئی ہے، تو احتمال یہ ہے کہ شاید ممانعت غیر مدبوغ میں ہو، نیز بطور استحباب کے ہو بطور حرام کے نہیں؛ تاکہ لوگ دنیا کی زینت اور عیش و عشرت ترک کریں۔ ورنہ دیکھیں کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کیا فرماتے ہیں :

إِنَّمَا كَانَ طَاعَمَنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْأَسْوَدِينَ الْعُمَرَ وَالْمَاءِ

وَمَا كَنَّا نَرِي سَمَرَاءَ كَمْ هَذِهِ يَعْنِي الْحَنْطَةِ وَانَّمَا كَانَ لِبَاسُنَا

هَذِهِ النَّمَارِ يَعْنِي الصَّوْفِ.

یعنی ہمارا کھانا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حیاتِ ظاہری میں دو کافی چیزیں چھوہارے اور پانی تھا، اور گیہوں جو تم لوگ کھاتے تھے ہم نے دیکھے بھی نہ تھے، اور ہمارا لباس اونٹوں اور بکریوں کی کھال کا تھا۔

شاید آپ کے علم میں یہ بات ہو کہ حدیث مبارکہ میں دو چیزوں کو ملا کر کھانے کی ممانعت آئی ہے؛ اس لیے کہ لوگ عیش و عشرت میں شدت سے مشغول تھے۔ تو بس یہی حال لباس کا بھی ہے۔

## باب نمبر 44 : گوشت کھانے کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: معتقدین گوشت کھانے کو مستحب فرماتے تھے، اور رغبت رکھتے تھے۔ ہاں، مداومت کو مکروہ خیال کرتے تھے۔ حضرت علی بن ابی طالب

رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

کلوا اللحم فیانہ ینبت اللحم و یزید فی السمع .  
یعنی گوشت کھاؤ اس لیے کہ وہ گوشت پیدا کرتا ہے اور قوت ساعت کو  
بڑھاتا ہے۔

مزید فرمایا :

من لم یأکل اللحم أربعین یوما ولیلة ساء خلقه .  
یعنی جو شخص چالیس دن رات تک گوشت نہ کھائے اس کے اخلاق برے ہو  
جائیں گے۔

حضرت زہری فرماتے ہیں :

اللحم یزید سبعین قوہ .  
یعنی گوشت ستر قسم کی قوت میں اضافہ کرتا ہے۔

حضرت عبد الملک بن مروان کے بارے میں آتا ہے کہ جب اس نے اپنے شہزادوں  
کو تعلیم کے لیے حضرت شعیؑ کے سپرد کیا، تو انہوں نے عبد الملک سے فرمایا :  
جز شعورهم تستد رقابهم، وأطعمهم اللحم تستد قلوبهم  
و جالس بهم الرجال ينافقونهم اللام .

یعنی ان کے بال موئڈ وادے؛ تاکہ گردن موٹی ہو، اور گوشت کھلایا کر؛ تا  
کہ دل سخت ہوں، اور مردوں کے پاس بٹھایا کر؛ تاکہ ان کے کلام میں  
اعتراف کیا کریں۔

گوشت پر مداومت زرتا اس لیے مکروہ ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں :  
یا بني تميم لا تديموا على أكل اللحم فإن له ضراوة  
کضراوة الخمر .

یعنی اے بنو تمیم! گوشت کھانے پر مداومت نہ کرو؛ اس لیے کہ یہ بھی ایک لت ہے جیسے شراب کی لت پڑ جاتی ہے۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ جب وہ کسی شخص کو دیکھتے کہ قصائیوں کی دکان پر آمد و رفت زیادہ رکھتا ہے تو اس کو درجے مارتے تھے، اور فرماتے: 'اس کی لت بھی شراب جیسی ہے۔'

حضرت ابو امامہ باہلی بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم نوِ جسم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَبغضُ الْحِبْرَ السَّمِينَ وَأَهْلَ بَيْتِ الْلَّٰهِمَّ إِنَّمَا يُنْهَا إِلَيْكُمْ مُوْلَى دُنْيَا وَأَنْزِلَتْكُمْ گوشت کھانے

والوں کا گھر ناپسندیدہ ہے۔

بعض نے فرمایا کہ اس حدیث سے مراد کثرت سے گوشت کھانے والے لوگ ہیں۔ اور بعض کہتے ہیں کہ اس سے وہ لوگ مراد ہیں جو لوگوں کا گوشت کھاتے ہیں یعنی غیبت کرتے ہیں۔

حضرت عمرو شیبانی بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے ایک آدمی کو دیکھا کہ دوسرا کو کچھ درہم دیے۔ پوچھا کیوں دیے؟ اس نے کہا کہ میرا ارادہ ہے کہ رمضان المبارک کے خرچ کے لیے لگی خریدلوں۔ فرمایا، اٹھ اور اپنی بیوی کو یہ درہم دے اور کہہ دے کہ ہر روز ایک درہم کا گوشت مُنْگُوا لیا کرے، اور تیرے لیے بھی بہتر ہے۔

حضرت ہشام بن عروہ حضرت عروہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

(۱) شعب الایمان بیہقی: ۱۲/۱۵۱ احادیث: ۵۳۲۸.....کنز العمال: ۳۳۳/۱۵۱ احادیث: ۳۷۱۳۔

لَا تَقْطِعُوا اللَّحْمَ بِالسَّكِينِ كَمَا تَقْطِعُ الْأَعْجَمَ وَلَكِنْ  
اَنْهِشُوهُ نَهْشَا فَإِنَّهُ أَهْنَا وَأَمْرًا . (۱)

یعنی گوشت کو چاقو سے کاٹ کرنہ کھایا کرو جیسا کہ عجمی کھاتے ہیں اور منہ  
سے توڑ کر کھاؤ؛ کیونکہ اس طرح گوشت خوشگوار و مزیدار ہو جاتا ہے۔

### باب نمبر 45 : فالودہ کھانا کیسا؟

فقیہ ابو لیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: فالودہ کھانے اور دیگر عمدہ قسم کے کھانے کو  
بعض علماء مکروہ کہا ہے، جبکہ اکثر علماء کے نزد یہ مباح ہے۔

مکروہ جانے والوں کی دلیل یہ ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:  
إِنَّ مِنَ السُّرْفِ أَنْ يَأْكُلَ الرَّجُلُ كُلَّ مَا يَشْتَهِي . (۲)

یعنی یہ یہی اسراف ہے کہ آدمی ہر من چاہی چیز کھائے۔

حضرت حذیفہ بن الیمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا:

كُمْ مِنْ شَهْوَةِ سَاعَةٍ أَوْرَثَتْ صَاحِبَهَا حَزْنًا طَوِيلًا .

یعنی گھڑی بھر کی شہوت کے بعد کتنے طویل مدت کا غم اٹھانا پڑتا ہے۔

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ آپ کے سامنے ایک  
دفعہ شہد کا شربت آیا۔ آپ نے پہلے تو قول کر لیا؛ لیکن پھر ہٹادیا اور فرمایا ہم ذرتے ہیں  
کہ بھی ان لوگوں میں سے نہ ہو جائیں جن کے حق میں اللہ نے فرمایا ہے :

أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَتُكُمْ فِي حَيَاةِ الدُّنْيَا ۝ (سورہ حکیم: ۳۶/۲۰)

(۱) کنز العمال: ۱۵/۲۲۳ حديث: ۳۰۷۳۱..... مندرجات: ۳۹۰/۵۰ حديث: ۱۶۸۲۱۔

(۲) سنن ابن ماجہ: ۱۰/۱۰۹ حديث: ۳۳۲۳..... مندرجات: ۳۱۲/۷ حديث: ۲۰۲..... کنز العمال:  
۳/۲۲۲۔

تم اپنی لذیذ و مرغوب چیزیں اپنی دنیوی زندگی میں ہی حاصل کر چکے۔  
 مباح کہنے والوں کی دلیل وہ روایت ہے جو حضرت وکیع نے اپنی سند سے حضرت  
 عمر فاروق رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ حضرت عمر نے جب لوگوں کو عراق کے ملک  
 میں بھیجا تو فرمایا :

إِنَّكُمْ تَأْتُونَ أَرْضًا تُؤْتَونَ فِيهَا بِالْأَوَانِ مِنَ الطَّعَامِ وَالنَّعْمَ،  
 فَكُلُّمَا وَضَعَ لَوْنَ فَادْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ ثُمَّ كَلُوْهُ .

یعنی تم ایسی زمین پر جاتے ہو کہ قسم قسم کے کھانے تمہارے سامنے آئیں گے  
 تو جب تمہارے سامنے کوئی کھانا پیش کیا جائے تو بسم اللہ کہہ کر کھالیں۔

حضرت حسن بصری کے بارے میں آتا ہے کہ وہ اور حضرت مالک بن دینار ایک  
 دسترخوان پر تھے۔ جس وقت فالودہ پیش کیا گیا تو حضرت مالک بن دینار نے کھانے  
 سے انکار کر دیا۔ اور حضرت حسن نے فرمایا: کھاؤ اس لیے کہ سرد پانی اس سے بڑھ کر اللہ  
 کی نعمت ہے تمہارے لیے۔

مصطفیٰ جانِ رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ترچھو ہارا اور خربوزہ ملا کر نوش فرمایا۔  
 نیز حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے خربوزے کو شکر کے ساتھ ملا کر کھایا۔ اور حضرت حسن  
 بصری فرماتے ہیں کہ نمیدے کی روٹی کو شہد اور گھنی سے لگا کر کھانے کو کسی مسلمان نے برا  
 نہیں سمجھا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

**فُلُّ مَنْ حَرَمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ**

(سورہ اعراف: ۳۲)

فرمادیجیے: اللہ کی اس زینت (و آرائش) کو کس نے حرام کیا ہے جو اس نے  
 اپنے بندوں کے لیے پیدا فرمائی ہے، اور کھانے کی پاک ستری چیزوں  
 کو (بھی کس نے حرام کیا ہے؟)

## باب نمبر 46 : فہم قسم کے کھانے

حضرت احوص بن حکیم بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

نعم الإِدَامُ الْخَلُ وَالرِّزْيُتُ . (۱)

یعنی سرکہ اور روغن زیتون اچھا سالم ہے۔

حضرت عمرو بن دینار ابو جعفر سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

ما أَقْفَرَ بَيْتٌ فِيهِ خَلٌ . (۲)

یعنی جس گھر میں سرکہ ہو وہ گھر خالی نہیں۔

حضرت معاویہ بن ابوسفیان کے بارے میں آتا ہے کہ ایک مرتبہ ان کے پاس  
قادروں کا وفد آیا تو آپ نے ان کے سامنے کھانا رکھا، پھر پیاز میگوائی اور فرمایا: اس کو  
کھاؤ اس لیے کہ اس کا امکان نہایت قلیل ہے کہ کسی قوم نے اس کو کھایا ہو پھر غیر ملک کی  
آب و ہوا اُس کو نقصان پہنچائے۔

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو کدو بہت  
پسند تھے۔ نیز فرماتے ہیں کہ جب سے میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو کدو پسند  
کرتے دیکھا ہے میں بھی کدو پسند کرتا ہوں۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں :

(۱) سنن ابو داؤد: ۲۹۱/۱۰.....سنن ترمذی: ۳۳۲۲.....سنن ابن ماجہ: ۵۵/۱۰.....سنن ابن حبیب: ۱۷/۲۲.....سنن احمد بن حنبل: ۳۳۰/۷.....مسند احمد بن حنبل: ۲۹۱/۲۸.....لیکن ان مذکورہ کتابوں میں زیست کا  
لفظ وارثیں ہو، صرف سرکہ ہی کا ذکر ہے۔ واللہ اعلم۔

(۲) سنن ابن ماجہ: ۱۰/۱۰.....۵/۶.....سنن احمد بن حنبل: ۳۳۰/۹.....مسند احمد بن حنبل: ۲۹/۲۹.....سنن ابو داؤد: ۳۲۸/۱۲.....سنن مسلم: ۱۳۲۷/۹.....مسند احمد بن حنبل: ۲۹/۲۹.....شعب الایمان: ۱۲/۱۲.....سنن ابو داؤد: ۵۶۸۲.....

ما لقحت رمانة قط إلا بقطرة من ماء الجنة .  
یعنی انار کمی نہیں پھولتا؛ مگر جنت کے پانی کے ایک قطرہ سے۔  
حضرت علی ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

إذا أكلتم الرمانة فكلوها بشحمها فإنها دباغ للمعدة .  
یعنی جب تم انار کو کھایا کرو تو اندر وہی چھکلے سمیت کھایا کرو؛ اس لیے کہ وہ  
مقویٰ معدہ ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو چلوں  
میں سے خربوزہ اور ترچھو ہارا بہت پسند تھا، اور شور بول میں سے کدو کا شور بامحبوب تھا۔  
حضرت ابو طلحہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ کے ہاتھ میں بھی تھی آپ نے اس کو میری طرف پھینکا  
اور فرمایا : دونکھا یا ابا محمد فیانہ تجم الفواد .

یعنی اے ابو محمد! اس کو لو یہ دل کو قوت دے دیتی ہے۔  
حضرت وہب بن منبه نے فرمایا کہ میں نے بعض کتابوں میں یہ کھادیکھا ہے :  
البطیخ طعام وشراب، وفاکہہ وخلال، وأشنان وريحان،  
وينضج المعدة، ويشهى الطعام ويصفى اللون، ويزيد الماء  
في الصلب .

یعنی خربوزہ کھانا بھی ہے اور پینا بھی۔ وہ میوہ بھی ہے اور دانتوں کے لیے  
خلال بھی۔ وہ پیٹ کے لیے صافی بھی ہے اور خوشبو کی چیز بھی۔ وہ معدہ کو  
تر بھی کرتا ہے اور بھوک بھی لگاتا ہے۔ نیزو وہ رنگ بھی صاف کرتا ہے اور آب  
تولید بھی بڑھاتا ہے۔

ایک حدیث شریف میں یہ بھی آتا ہے کہ خربوزے چار طرح کے ہوتے ہیں:  
میٹھے، کھٹے، پاکیزہ اور کڑوے۔ میٹھا خربوزہ گوشت کو بڑھاتا ہے۔ پاکیزہ خربوزہ چربی  
کو زیادہ کرتا ہے۔ کھٹا خربوزہ جراشیم کو دور کرتا ہے۔ اور کڑوا خربوزہ بواسیر کے لیے  
تریاق ہے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ایک آدمی کا یہ فرض بنتا ہے کہ وہ اپنے گھروالوں  
کے کھانے پینے میں فراغی کرے؛ اس لیے کہ نبی اکرم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا ہے :

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لِيُحِبُّ الْبَيْتَ الْخَصِيبَ الْوَاسِعَ .<sup>(۱)</sup>

یعنی بے شک اللہ سبحانہ و تعالیٰ اس گھر کو پسند کرتا ہے جس میں فراغت  
و کشادگی ہو۔

حضرت ابراہیم نجحی فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام کھانے پینے میں فراغت دست تھے۔ اور  
لباس میں تنگ دست یعنی اہل عیال کو کھانا پینا با فراغت دیتے تھے اور خود لباس میں تنگ  
برتتے تھے۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

أَكْثِرُوا أَخْيْرَ بَيْوَتِكُمْ مِنَ الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ، فَرَبُّ رِجْلٍ كَثِيرٌ  
الْمَالُ قَلِيلٌ خَيْرٌ الْبَيْتِ.

یعنی گھروں کی برکت زیادہ کرو کھانے پینے سے، اور بہت سے لوگ مال  
والے ہوتے ہیں؛ مگر ان کے گھر میں برکت کم ہوتی ہے۔

حضرت حسن بصری علیہ الرحمہ نے فرمایا کہ کھانے میں اسراف نہیں یعنی اگر اہل  
وعیال کو با فراغت دئے۔

(۱) *کنز العمال فی سنن الاقوال والاعمال*: ۹/۲۳۳۔

## باب نمبر 47 : لہسن کھانا کیسا؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: بعض علمانے لہسن کھانے کو مکروہ کہا ہے، اور بعض نے مباح فرمایا ہے۔

کراہت کی دلیل حضرت قاسم بن مولی ابو بکر کی روایت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

من أكل من هذه البقلة الخبيثة فلا يقربين مساجدنا حتى  
يذهب ريحها من فيه . (۱)

یعنی جو کوئی اس رُبی تکاری (لہسن) کو کھائے، تو اس کو چاہیے کہ ہماری مسجد میں نہ آئے یہاں تک کہ اس کے منہ سے اس کی بوئہ چلی جائے۔

حضرت عطابن یسار بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

من أكل هذه الشجرة الخبيثة فلا يؤذنا في مساجدنا  
وليجلس في بيته . (۲)

یعنی جس نے اس درخت خبیثہ کو کھایا، تو اسے چاہیے کہ ہم کو مسجد میں تکلیف دینے نہ آئے، اپنے گھر میں ہی بیٹھا رہے۔

حضرت حسن بصری سے سوال ہوا کہ اگر لہسن دھاگے میں پوکر کباچ (ایک قسم کے سالن) میں ڈالیں تو کیا ہے؟ فرمایا: برآ ہے۔ عرض کیا گیا کہ وہ تو بغیر لہسن کے درست ہی نہیں ہوتا۔ فرمایا: جو کھانا بغیر لہسن کے درست اور مزید ارلنہ ہو تو اس میں

(۱) صحیح مسلم: ۱۹۱/۳..... منhad بن خبل: ۷۷..... منhad بن خبل: ۱۹..... منhad بن خبل: ۲۲۱/۱۹..... مجمع کبیر طرانی: ۱۲/۳۷۸..... مستخرج ابو گوان: ۳/۱۱۳..... حدیث: ۹۵۹..... صحیح ابن خزیمہ: ۲۲۱/۲..... حدیث: ۱۵۷/۵۔

(۲) صحیح مسلم: ۱۹۱/۳..... منhad بن خبل: ۷۷..... منhad بن خبل: ۱۹..... منhad بن خبل: ۲۲۱/۱۹..... حدیث: ۹۱۷/۸..... مجمع کبیر طرانی: ۱۲/۳۷۸..... مستخرج ابو گوان: ۳/۱۱۳..... حدیث: ۹۵۹..... صحیح ابن خزیمہ: ۲۲۱/۲..... حدیث: ۱۵۷/۵۔

برکت ہی کھاں ہو گی!۔

مباح کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ عبد الرحمن بن ابی لیلٰ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں سالن کا تحفہ پیش کیا گیا اور اس میں یہ سن پڑا ہوا تھا، تو آپ نے اس کو ابو ایوب انصاری کے پاس بھیج دیا۔ انھوں نے عرض کی: یا رسول اللہ! کیا میں ایسی چیز کھاؤں جس کو آپ نے اچھانہ چانیں۔ فرمایا:

إِنَّمَا كَرِهْتُهُ لِأَنَّهُ أَنْاجِي جَبْرِيلُ فِي جَدِ رِيحَهُ . (١)

یعنی میں تو اس لیے برا جانتا ہوں کہ مجھے جبرائیل سے بات کرنا ہوتی ہے اور اس کی بواؤں کو بری اچھی نہیں لگتی۔

حضرت ابوسفیان، عبد اللہ بن ابی بریدہ سے روایت کرتے ہیں کہ ان کے والد کہتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضرت ابوالیوب النصاری رضی اللہ عنہ کی والدہ کے ہاں مہمان ہوا۔ انھوں نے مجھ کو یہ حدیث سنائی کہ لوگوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لیے کھانا پکایا اور اس میں لہسن پیاز بھی ڈالی اور اس کھانے کو آپ کی خدمت میں لے گئے۔

آپ نے پسند نہ فرمایا اور صحابہ کرام سے فرمایا:

**کلوہ فانی لست کا حد کم اپنے خلاف آن اوڈی صاحبی جبریل۔**

لیئی تم کھاؤ اس لیے کہ میرا حال تھا رے جیسا نہیں مجھے یہ ڈر ہے کہ اس کی  
وجہ سے جبریل کو تکلیف پہنچے۔ (۲)

حضرت ابن سیرین بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابن عمر کے لیے یہ حیلہ کیا جاتا تھا کہ  
لبسن کو دھاگے میں پر و کر ہانڈی میں ڈال دیا جاتا تھا جب پک جاتا تو دھاگے سمیت

(١) صحیح مسلم: ٣/٢٦٢ حديث: ٢٥٣ ..... شیعی ترمذی: ٣/٢٦١ ..... حدیث: ٧ ..... مندرجات: ٥/٩٩  
حدیث: ٢٨٨٨ ..... مسند احمد بن خلیل: ٣/٣٥٣ ..... حدیث: ٣/٣٥٣ ..... حدیث: ٢٨٨٨

(۲) سفیر ترمذی: ۶/۳۷ حدیث: ۲/۳۲ حدیث: ۲/۳۲.....مند احمد بن خبل: ۵۵/۳۵۹ حدیث: ۱/۲۱/۲۱.....مصطفی ابن ابی شیعه: ۵/۲۰ حدیث: ۲/۲۱.....سفیر داری: ۶/۲ حدیث: ۲۰/۲.....حسین ابن حبان: ۹/۲/۲۱ حدیث: ۲۱/۲۸ -

پھینک دیا جاتا۔

حضرت محمد بن حسن بن علی فرماتے ہیں کہ ہم خاندانِ نبوت کے لوگ ہیں اور ہسن و پیاز وغیرہ کو کھایتے ہیں۔ فقیہ ابواللیث علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ میں نے ایک فقیہ سے اس کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے جواب دیا کہ ہم اس کے استعمال کو جائز اور مباح کہتے ہیں۔

## باب نمبر 48 : مرقت کیا چیز ہے؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت علی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

من عامل الناس ولم يظلمهم، وحدثهم فلم يكذبهم،  
ووعدهم فلم يخلفهم، فهو من كملت مروءته، وظهرت  
عدالله، ووجبت أخوته . (۱)

یعنی جو لوگوں پر حاکم ہو، ان پر ظلم نہ کرے، جو بات کہے جھوٹی نہ ہو، وعدہ کرے تو اس کے خلاف نہ کرے، تو وہ دراصل کامل مرقت والا ہے۔ اور اس کی عدالت ظاہر ہے اور اس سے بھائی چارہ ضروری ہے۔

ابن زیاد نے دہقانوں میں سے ایک آدمی سے پوچھا کہ تم مرقت کس کو سمجھتے ہو؟، تو اس نے کہا یہ چار خصلتیں ہیں :

پہلی خصلت یہ ہے کہ آدمی ریا کاری سے الگ رہے؛ اس لیے کہ اگر ریا کار ہوگا تو ذیل ہوگا اور اس کی مرقت جاتی رہے گی۔

(۱) مسن شہاب قضاۓ: ۳۲۲/۱ حدیث: ۵۲۳..... مسن فردوس دبلیو: ۳۹۹/۳ حدیث: ۵۵۳۶۔

دوسری خصلت یہ ہے کہ اپنے مال کی اصلاح کرے، اس کو خراب نہ کرے؛ ورنہ غیر کا ہتھ جو گا اور مردّت جاتی رہے گی۔

تیسرا خصلت یہ ہے کہ اپنے گھر والوں کی حاجت خود پوری کرے۔ اگر اس حاجت کو دوسروں کے پاس لے جائے گا تو مردّت جاتی رہے گی۔

اور چوتھی خصلت یہ ہے کہ کھانا پینا حسب توفیق کھائے پئے، جو اپنے حال کے موافق نہ ہو اس سے بچے؛ ورنہ مردّت خاک میں مل جائے گی۔

قیس بن ثابت بن ساعدہ کے بارے میں آتا ہے کہ وہ شاہِ قیصر کے پاس گئے تو قیصر نے ان سے پوچھا: کون سی عقل افضل ہے؟ فرمایا:

معرفة المرء نفسه.

یعنی آدمی کا اپنے آپ کو جاننا۔

پوچھا: کون سا عمل افضل ہے؟ فرمایا:

وقف المرء عند جهله.

یعنی جوبات نہ جانتا ہو اس پر خاموش ہونا۔

پوچھا: مردّت کون سی افضل ہے؟ فرمایا:

استبقاء الرجل ماء وجهه.

یعنی آدمی کا اپنی آبرو کو بچالینا۔

پوچھا: مال کون سا افضل ہے؟ فرمایا:

ما قضى منه الحق.

یعنی وہ مال جس سے حق ادا ہو جائے۔

حضرت ربیعہ الرأی نے فرمایا کہ مردّت چھ چیزوں میں ہے: تین چیزیں تو وطن میں ہیں، اور تین سفر میں۔ جو تین چیزیں وطن میں ہیں وہ یہ ہیں:

۱: قرآن کی تلاوت کرنا۔

۲: مساجد کو آباد کرنا۔

۳: اللہ کی رضا کے لیے بھائیوں میں اتحاد قائم کرنا۔

اور جو تین چیزیں سفر میں ہیں وہ یہ ہیں :

۱: تو شہ کا خرچ کرنا۔

۲: ہم سفر دوستوں سے مخالفت کم کرنا۔

۳: بغیر گناہ کے خوش طبعی کرنا۔

بعض حکمانے فرمایا :

أفضل المروءة أن يكون صادقاً في قوله، وافياً في عهده،  
باذلاً لنفعه .

یعنی آدمی کے لیے افضل مردودت یہ ہے کہ اپنے قول کا سچا ہو، وعدہ وفا  
کرنے والا ہو اور مال خرچ کرنے والا ہو۔

حضرت حسن بصری کے بارے میں آتا ہے کہ ایک مرتبہ حمام نے ان کی لیں  
(موچھیں) کتریں تو آپ نے اس کو ایک درہم دیا۔ لوگوں نے پوچھا: آپ نے اتنی زیادہ  
اُجرت کیوں دی۔ فرمایا :

لَا تضيقوا فيضيق عليكم .

یعنی کفایت شعاراتی نہ کرو؛ تاکہ تم سے کفایت شعاراتی نہ کی جائے۔

حضرت حسن جب سنتے کر کوئی شخص ایک دانق پر جھگڑا کرتا ہے تو فرماتے اللہ دانق پر  
لعنت کرے، اور جو کوئی اس پر جھگڑا وہ اہل مردودت میں نہیں۔

حضرت محمد بن حسن فرماتے ہیں: تین چیزیں رذالت میں داخل ہیں :

۱: حمام کی مزدوری مقرر کرنا۔

۲: حجام کے آئینہ میں چہرہ دیکھنا۔

۳: اور روٹی کا قرض وزن کر کے لیتا اور دینا۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ چورا ہوں اور دوکانوں پر بات چیت کرنے کے لیے بیٹھنا بھی مرقت سے بعید ہے۔

بعض حکما سے مرقت کے بارے میں پوچھا گیا تو فرمایا :

باب مفتوح، و طعام مبذول، و إزار مشدود .

یعنی مرقت یہ ہے کہ دروزہ آنے جانے والوں کے لیے کھلا ہو، کھانا خرچ ہوا کرے اور لوگوں کی حاجت روائی کے لیے تہ بند مضبوط بندھا ہو۔

حضرت حسن بصری فرماتے ہیں کہ چار چیزیں مروت کی ہیں، اور وہ یہ کہ آدمی زبان کا سچا ہو۔ مشکل وقت میں بھائیوں کے کام آئے۔ لوگوں کے ساتھ بھلانی کرے۔ اور تکلیف نہ پہنچائے، دور والوں کو، نہ پڑوسیوں کو اور نہ ہی بھائیوں کو۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ مجھے پتا ہے کہ یہ امت کب ہلاک ہوگی؟۔ لوگوں نے پوچھا: اے امیر المؤمنین! کب ہلاک ہوگی؟۔ فرمایا :

إذا كان ساسهم من ليس له تقى الإسلام ولا كرم الجahلية .

یعنی جب ان کا حاکم ایسا شخص ہوگا جس میں نہ زمانہ اسلام کا تقوی ہوگا اور نہ دورِ جہالت کا کرم و لحاظ۔

راوی کہتے ہیں کہ امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق عظیم رضی اللہ عنہ نے یہ فرمایا تھا؛ کیونکہ جب تک ان کے حاکم وہ لوگ رہے جو تقوی والے تھے؛ مثلاً حضرات ابو بکر و عثمان و علی رضی اللہ عنہم، اور وہ لوگ جن میں زمانہ جاہلیت کا سا کرم تھا جیسا کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ تو یہ ہلاک نہ ہوئے۔ اور جب اُن پر یزید کہ جس میں نہ تقوی تھا نہ کرم حاکم بنا تو امت کا خانہ خراب ہو کر رہ گیا۔

بعض حکما کا قول ہے کہ کامل مردود و چیزوں میں پوشیدہ ہے :

۱: اس چیز سے باز رہنا جو لوگوں کے پاس ہو۔

۲: اور جوبات لوگوں سے اس کو پہنچے اس سے درگزر کرنا۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اپنے صاحبزادے حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ سے پوچھا: مردود کیا ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا:

العفاف، وملک النفس، والبذل في العسر واليسر.

یعنی پارسائی کرنا (یعنی پا کیزگی اختیار کرنا)، نفس پر قابو پانا اور تنگی و فراخی کی حالت میں خرچ کرنا۔

پھر آپ نے پوچھا کہ ملامت کیا ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا:

إحراز أمر نفسه، وبذل عشيرته، وأن يرى ما في يده شرفاً  
وما أنفقه تلفاً.

یعنی مال کا جمع کرنا، آبرو کا خرچ کرنا، جو اپنے ہاتھ میں ہواں کو عزت سمجھنا، اور جو خرچ ہو جائے اس کو رایگاں جاننا۔

کہنے والے نے یہ بھی کہا ہے کہ ہر قسم کی مردود اس ارشاد باری میں پوشیدہ ہے :

إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَيَنْهَا عَنِ  
الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ ۝ (سورة تحث: ۹۰/۱۶)

پیشک اللہ ہر ایک کے ساتھ عدل اور احسان کا حکم فرماتا ہے، اور قربات داروں کو دیتے رہنے کا اور بے حیائی اور برے کاموں اور سرکشی و نافرمانی سے منع فرماتا ہے۔

حضرت عبد الواحد بن زید نے فرمایا:

جالسو أهل الدين فإن لم تقدروا عليهم فجالسو أهل

المرؤءة من أهل الدنيا فإنهم لا يرثون في مجالسهم .  
یعنی دین دار لوگوں کی محبت اختیار کرو۔ اگر اس پر قدرت نہ ہو تو جو اہل  
دنیا اصحاب مرقت ہیں ان کی محبت اختیار کرو؛ اس لیے کہ وہ اپنی مجالس میں  
بیہودہ کلام نہیں کیا کرتے۔

حضرت احلف بن قیس نے کیا خوب فرمایا ہے :

لا راحة لحسد ولا مسؤولة لکاذب، ولا خلة لبخيل، ولا  
وفاء لمطول، ولا سؤدد لسيئ الخلق، ولا وفاء للملوك ولا  
إخاء للمملوك .

یعنی حاسد کو کبھی راحت نہیں۔ جھوٹے کو مرقت نصیب نہیں۔ بخیل کے لیے  
کوئی دوستی نہیں۔ دیر سے دینے والے کے وعدے کا کچھ بھروسہ نہیں۔  
بد اخلاق کے لیے کوئی سعادت نہیں۔ بادشاہ کے وعدے کا اعتبار نہیں، اور  
غلام سے بھائی چارہ کا کوئی امکان نہیں۔

## باب نمبر 49 : عقل و دلش کی بابت اقوال

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ تعالیٰ بیان فرماتے ہیں: حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ  
نے ارشاد فرمایا :

العلم خليل الرجل، والعقل دليله، والحلم وزيره، والعمل  
قائدہ، والصبر أمير جنده، والرفق والدہ، والبر آخرہ .

یعنی علم آدمی کا دوست ہے، عقل اس کی رہنمای، حلم اس کا وزیر، عمل محافظ، صبر  
اس کا قافلہ لشکر، نرم خوئی اس کا باپ، اور نیکی اس کی بھائی ہے۔

اس کے بعد حضرت علی مرتضیٰ کرم اللہ وجہہ نے اپنے بیٹے امام حسن سے فرمایا :

یا بنی لا تستخفن بر جل تراہ ابدا فیان کان اکبر منک  
فاحسب أنه أبوک، وإن کان مثلک فاحسب أنه أخوک وإن  
کان أصغر منک فاحسب أنه ابنک .

یعنی اے بیٹے! کسی آدمی کو حیرت نہ جان۔ اگر وہ تجھ سے بڑا ہے تو تیرا والد  
ہے، اگر تیرے برابر ہے تو تیرا بھائی ہے، اور اگر چھوٹا ہے تو تیرا بیٹا ہے۔  
بعض حکماء سے پوچھا گیا کہ عقل مند کون ہے؟ تو فرمایا :

الذی لا یصُنُعُ فِی السُّرِ شَیْئًا یَسْتَحِی مِنْهُ فِی الْعُلَانِیَةِ .  
یعنی وہ شخص جو خلوت میں ایسا کام نہ کرے کہ اگر وہ ظاہر ہو جائے تو اس کو  
شرمندہ ہونا پڑے۔

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ یہ بات اس روایت کے موافق ہے جو نبی اکرم  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِنَّ أَخْرَ مَا بَفِي مِنْ كَلَامِ النَّبِيِّ الْأَوَّلِيِّ إِذَا لَمْ تَسْتَحِي  
فَاصْنُعْ مَا شَاءْتَ . (۱)

یعنی پہلے دور کے انبیاء کرام کے فرمودات میں سے ایک یہ بھی ہے  
کہ ”جب تجھے جیانیں تو جو چاہے کرو۔“  
حکیم لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے ایک مرتبہ فرمایا :

یا بنی ان حسن طلب الحاجة نصف العلم، والتودد إلى  
الناس نصف العقل، والتدبیر في المعيشة نصف الکسب، يا  
بني أرسل حكيمًا ولا توصه، فإن لم يكن لك رسول حكيم  
فكن رسول نفسك .

(۱) صحیح بخاری: ۳۰۳/۱۱ حديث: ۲۲۲۵.....سنن ابن ماجہ: ۲۲۱/۱۲.....مصنف عبد الرزاق:  
۱۳۳/۱.....صحیح ابن حبان: ۲۱۲/۳.....شعب الایمان بیانی: ۲۲۲/۱۶.....مصنف عبد الرزاق: ۳۷۳/۱۶

یعنی اے عزیز! اپنی حاجت کو خوبصورتی سے طلب کرنا آدھا علم ہے۔ لوگوں سے دوستی کرنا آدھی عقل ہے، اور رزق کے معاملہ میں تدبیر سے کام لینا آدھا کسب ہے۔ اے بیٹے! قاصد دانا صحیح اور اس کو کچھ وصیت نہ کر، اگر تجھے قاصد دانا میسر نہ آئے تو اپنا قاصد خود بن۔

کہا جاتا ہے کہ آٹھ آدمی اگر ذلیل ہوں تو وہ اپنے آپ کو ملامت کریں، کسی اور کو قصوردار نہ ٹھہرائیں :

۱: وہ شخص جو بن بلائے دعوت میں چلا جائے۔

۲: وہ شخص جو گھروالی پر حکومت کرے۔

۳: وہ جو دشمنوں سے بھلانی کا خواہش مند ہو۔

۴: جو بخیل سے فضل کا طالب گار ہو۔

۵: جو دو آدمیوں کی بات میں خواخواہ دخل دے۔

۶: جو بادشاہ کی اہانت کرے۔

۷: جو ایسی مجلس میں بیٹھے جو اس کے لائق نہ ہو۔

۸: جو متوجہ ہو کر ایسے شخص سے بات کرے جو توجہ سے نہ سنے۔

حضرت سعید بن ابو الحلق، حارث بن علی کے واسطے سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا :

ینبغي للعاقل أن لا يكون شاخصاً إلا في إحدى ثلاثة : مرمة

لماعاش ، أو خلوة لمعاد ، أو لذلة في غير محروم . (۱)

یعنی عاقل کو چاہیے کہ سفر اغتیار نہ کرے؛ مگر تین چیزوں کے لیے: یا معاش کے لیے، یا آخرت کے لیے یا کسی لذتِ حلال کے لیے۔

(۱) مصنف عبدالرزاق: ۲۲/۱۱: حدیث: ۹۰۷..... صحیح ابن حبان: ۲۱۳/۲: حدیث: ۳۶۲۔

یوں ہی یہ بھی آتا ہے کہ ایک عاقل کو چاہیے کہ دن کو چار حصوں میں تقسیم کرے :

۱: ایک وقت اللہ کی عبادت کرے۔

۲: ایک وقت میں اپنے نفس سے حساب لے۔

۳: ایک وقت میں اہل علم کی خدمت میں جائے؛ تاکہ وہ دین کے امور میں اس کی رہنمائی اور نصیحت کریں۔

۴: اور ایک وقت میں اپنے نفس کو حلال لذتوں میں مشغول رکھے۔

ایک عاقل کو یہ بھی چاہیے کہ اپنے اور اہل زمانہ کے حال کو دیکھئے اور پیچانے اور اپنی شرمگاہ اور زبان کو ہر قسم کے حرام سے بچائے۔

## باب نمبر 50 : أدب کی اہمیت

امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کا فرمان عالیشان ہے :

تأدبوا ثم تعلموا .

یعنی پہلے ادب سیکھو پھر علم حاصل کرو۔

حضرت ابو عبد اللہؑ نے فرمایا :

آداب النفس أكثر من آداب العلم و آداب العلم أكبر من العلم .

یعنی آداب نفس کی اہمیت آداب علم سے کہیں زیادہ ہے۔ اور آداب علم کا مقام علم سے عظیم تر ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مبارک فرماتے ہیں کہ جب میں کسی بے ادب شخص کے بارے میں سنتا ہوں کہ اس کو اولین و آخرین کا علم ہے، مگر آداب نفس سے بے بہرہ ہے تو اس

سے نہ ملنے کا مجھے کوئی افسوس نہیں ہوتا، اور جب سنتا ہوں کہ اُس کا نفس موڈب ہے تو اس کی ملاقات کا آرزومند ہوتا ہوں اور اس سے ملاقات نہ ہونے کا افسوس ہوتا ہے۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ اسلام کی مثال ایک ایسے شہر کی مانند ہے جو پانچ قلعوں سے محفوظ کیا گیا ہے: پہلا قلعہ سونے کا، دوسرا چاندنی کا، تیسرا لوہے کا، چوتھا پکی اینٹوں کا اور پانچواں کچی اینٹوں کا۔ تجب تک اہل قلعہ کچی اینٹوں کے قلعہ کی حفاظت کریں گے دشمن کو فتح کی امید نہ ہوگی؛ لیکن جب وہ اس کی حفاظت چھوڑ دیں گے اور پہلا قلعہ خراب ہو جائے گا تو دشمن دوسرے قلعہ کی فتح کا طمع کرے گا، پھر تیرے کی؛ یہاں تک کہ دشمن تمام قلعوں کو خراب کر دے گا۔

بس یہی حال اسلام کا ہے کہ وہ پانچ قلعوں میں محصر ہے۔ اول قلعہ یقین ہے۔ پھر اخلاص ہے۔ پھر فرضوں کا ادا کرنا۔ پھر سنتوں کا بجالانا۔ پھر ادب پر زگاہ رکھنا۔ لہذا جب تک بندہ آداب کی حفاظت کرتا رہے گا، شیطان اس میں طمع کبھی نہیں کرے گا۔ لیکن جیسے ہی آداب چھوڑے تو شیطان پہلے سنتوں پر حملہ آور ہوتا ہے، پھر فرضوں پر، پھر اخلاص پر اور پھر یقین پر؛ اس لیے آدمی کو چاہیے کہ تمام امور میں آداب کا خیال رکھے۔ مثلاً وضو، نماز، بیع و شراء، صحبت وغیرہ میں آداب کا لحاظ از حد ضروری ہے۔

لہذا موقع کی مناسبت سے اب ہم یہاں وضو و نماز وغیرہ کے ضروری آداب بیان کرتے ہیں۔

## باب نمبر 51 : وضو و نماز کے آداب

آداب استجابة :

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جب آدمی وضو کا ارادہ کرے اور استجابة خانے میں داخل ہو تو پہلے بایاں پاؤں رکھے اور بسم اللہ کہہ پھر یہ دعا پڑھے :

اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الرَّجْسِ النَّجْسِ الْخَبِيثِ الْمُخْبِثِ  
مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ .

یعنی اے اللہ! میں تیری پناہ مانگتا ہوں ناپاکی و پلیدی اور شیطان مردود سے۔  
اس لیے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِنَّ هَذِهِ الْحَشْوَشَ مُحْتَضَرَةٌ فَإِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمْ فِيهَا فَلْيَعُودْ  
بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ . (۱)

یعنی یہ نجاست کی جگہیں شیطان کے حاضر ہونے کی جگہیں ہیں؛ لہذا جب  
کوئی تم میں سے ان میں داخل ہو تو اعوذ باللہ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ پڑھ لیا کرے۔

داہنے ہاتھ سے استجا کرنا مکروہ ہے؛ اس لیے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
اس سے منع فرمایا ہے۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ دایاں ہاتھ پاک چیزوں کے لیے مقرر کیا گیا  
ہے، اور بایاں ناپاک کے لیے۔

أَمُّ الْمُؤْمِنِينَ حَضْرَتُ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا بَيَانَ كَرَتَيْ ہیں کہ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ بَايَاں ہاتھ استجا کے لیے استعمال فرماتے۔ اور دایاں ہاتھ وضو کرنے، کپڑے پہننے  
اور کھانے پینے کے لیے استعمال فرمایا کرتے تھے۔

نیز أَمُّ الْمُؤْمِنِينَ حَضْرَتُ حَفْصَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا (بھی اسی سے ملتی جلتی ایک روایت نقل)  
فرماتی ہیں کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنا دایاں ہاتھ کھانے پینے، پہننے اور ٹھنے  
اور وضو نمازوں غیرہ پاکیزہ امور کے لیے استعمال فرماتے، اور اس کے علاوہ بقیہ کام باعث میں  
ہاتھ سے سرانجام دیتے تھے۔

حضرت ابراہیم ؑ فرماتے ہیں کہ آدمی کا دایاں ہاتھ کھانے پینے کے لیے ہے۔

(۱) سنن ابو داؤد: ۹/۱ حدیث: ۵..... سنن ابو یاجہ: ۱/۳۵۰ حدیث: ۲۹۲..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۷/۱۳۸  
حدیث: ۱/۲۸..... سنن کبریٰ نسائی: ۲/۲۳ حدیث: ۹۸۹۹..... کنز العمال: ۹/۳۵۰ حدیث: ۲۲۳۸۹۔

جب کہ اس کا بایاں ہاتھ استخا کرنے اور ناک صاف کرنے کے لیے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ان احادیث و آثار کی روشنی میں ہم کر سکتے ہیں کہ آدمی کو زیب نہیں دیتا کہ دائیں ہاتھ سے استخا کرے یا ناک صاف کرے سوائے اس صورت میں کہ بائیں ہاتھ میں کوئی مرض وغیرہ ہو۔

یہ بھی نامناسب ہے کہ چاند و سورج کے سامنے برہنہ ہو، اور پاخانہ پیشاب کرتے وقت قبلہ کی طرف رخ کرے، خواہ جنگل میں ہو یا آبادی میں ہاں، اگر استخا خانہ قبلہ کی طرف بنا ہوا ہے تو اس میں کچھ مضائقہ نہیں۔

یہ بھی زیب نہیں کہ استخا کرتے ہوئے کوئی کلام کرے؛ اس لیے کہ فرشتے اس وقت الگ ہو کر پرده کر لیتے ہیں؛ لیکن جب یہ کلام کرتا ہے تو وہ لکھنے کے لیے آتے ہیں، جس سے ان کو اذیت پہنچتی ہے۔

آدمی کو پیشاب کی چھینٹوں سے بچنا بھی لازم ہیکہ ارشاد رسالت تاب ہے :

استنز هو عن البول ما استطعتم فإن عامة عذاب القبر منه .

یعنی جہاں تک ممکن ہو سکے پیشاب (کی چھینٹوں) سے بچو؛ اس لیے کہ اکثر عذاب قبر اسی وجہ سے ہوتا ہے۔

اس کا بھی خیال رکھنا چاہیے کہ جب رفع حاجت کے لیے بیٹھنے کا ارادہ ہو تو جب زمین کے بالکل قریب ہو جائے اس وقت برہنہ ہو، اور جہاں تک ممکن ہو سکے پرده کرے۔ اس لیے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسی طرح فرمایا ہے۔ لوگوں نے عرض کی: بیار رسول اللہ! اگر آدمی اکیلا ہو؟ فرمایا:

فالله تعالى أحق ان يستحيانا منه ولا ن معك صاحب حافظاك لا يؤذيانك .

یعنی اللہ کا زیادہ حق ہے کہ اس سے حیا کی جائے، اور تیرے ساتھ دوسرا تھی

تیرے محافظ ہیں وہ تمہیں کوئی تکلیف نہیں دیتے۔<sup>(۱)</sup>  
لہذا کوشش کریں کہ آپ کی ذات سے انہیں بھی کوئی تکلیف نہ پہنچ۔ پھر جب استخراج کر کے باہر نکلیں تو پہلے دایاں پاؤں باہر رکھیں اور یوں کہیں :

الحمد لله الذي أخرج عني ما يؤذني وامسک في ما ينفعني (ويقويني غفرانك ربنا وإليك المصير).

یعنی اللہ تعالیٰ کے لیے تمام خوبیاں، جس نے تکلیف دینے والی چیز سے میرے پہیٹ کو نجات دی اور جو چیز فائدہ مند اور قوت دینے والی تھی اسے باقی رکھا۔ (اے ہمارے رب! ہم کو خش دے اور ہم تیری ہی طرف پھرنے والے ہیں)۔

### آداب وضو :

جب وضو کا ارادہ کریں تو یوں کہیں :

بسم الله والحمد لله الذي جعل الماء طهورا.

یعنی اللہ کے نام سے شروع، اور تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جس نے پانی کو پاک کرنے والا بنایا۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد پاک ہے :

من سُمِّيَ اللَّهُ تَعَالَى عِنْ الوضُوءِ فَقَدْ أَسْبَغَ وَضُوءَهُ وَظَهَرَ جَسَدُهُ وَمَنْ لَمْ يُسْمِي اللَّهُ لَمْ يَسْبِغْ وَضُوءَهُ وَلَمْ يَظْهَرْ جَسَدُهُ.

یعنی جس نے بسم اللہ پڑھ کر وضو کیا تو اس نے کامل وضو کیا اور تمام جسم کو پاک کر لیا اور جس نے بسم اللہ نہ کہی تو نہ اس نے کامل وضو کیا اونہ ہی اس کا بدن پاک ہوا۔

(۱) مصنف عبد الرزاق: ۱/۲۸۷ حدیث: ۱۱۰۲..... شعب الایمان تیجیت: ۲۵۲/۱۶ حدیث: ۷۵۰۱..... کنز الہمال: ۲۳/۸ حدیث: ۲۱۲۹۸۔

جب آدمی استخراج کر لے تو مستحب ہے کہ بعد استخراج اتھ کو دیوار یا زمین پر مارے پھر  
دھونے؛ تاکہ نجاست بالکل زائل ہو جائے، مسنون طریقہ یہی ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

لا صلوة لمن لا وضوء له ولا وضوء لمن لا يسم.

یعنی اس کی نماز ہی نہیں جس نے وضونہ کیا، اور اس کا وضو ہی نہیں جس نے  
بسم اللہ نہ پڑھا۔

وضو کرنے والے کے لیے یہ بھی مستحب ہے کہ الگیوں میں خلال کرے اور ٹخنوں کو  
پانی سے خوب دھو لے؛ کیونکہ اس بارے میں سخت تاکید آئی ہے۔ ارشاد نبوی ہے:

وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ . (۱)

یعنی ایسے ٹخنوں کے لیے بر بادی ہے۔

نیز فرمایا:

خللوا أصابعكم قبل أن يتخللها نار جهنم . (۲)

یعنی الگیوں میں خلال کیا کرو اس سے قبل کہ دوزخ کی آگ ان میں  
خلال کرے۔

حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم نے فرمایا:

حُبْذَا الْمُتَخَلِّلُونَ .

یعنی خلال کرنے والے لوگ کتنے اچھے ہیں!۔

(۱) صحیح بخاری: ارج ۱۰۵۰ حدیث: ۱۰۵/۱..... صحیح مسلم: ۳۶۲/۲..... سنن ابو داود: ۳۵۳/۱..... سنن ترمذی: ارج ۸۹..... موطا امام مالک: ۳۹/۱..... موطا امام مالک: ۳۵۴/۱..... مصنف عبد الرزاق: ۲۲۱/۱..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۱۲۲۲/۱..... کنز العمال: ۳۵۵/۹..... حدیث: ۳۵۵/۹

(۲) مصنف عبد الرزاق: ۲۲۱/۱..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۱۲۲۲/۱..... کنز العمال: ۳۵۵/۹..... حدیث: ۳۵۵/۹

عرض کیا گیا رسول اللہ! خلال کرنے والے کون ہیں؟ - فرمایا :

المتخللون من الطعام والمختللون بالماء في الموضوع . (۱)  
یعنی کھانے کے بعد دانتوں میں خلال کرنے والے اور وضو میں پانی سے  
خلال کرنے والے۔

پھر جب وضو سے فارغ ہو جائے تو یہ دعا پڑھنا مستحب ہے کہ اس میں بہت ثواب کا  
 وعدہ ہے :

سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت وأشهد  
أن محمدا عبدك ورسولك .

یعنی اے اللہ! تو پاک ہے اور تیرے ہی لیے سب تعریفیں ہیں۔ میں گواہی  
دیتا ہوں کہ محمد ﷺ تیرے بندہ خاص اور رسول ہیں۔

حضرت ابن مسعود بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
إِذَا فَرَغَ أَحَدُكُمْ مِنَ الوضُوءِ فَلِيَشْهُدْ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَلِيَشْهُدْ أَنْ  
مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، ثُمَّ لِيَصُلِّ عَلَىٰ فَإِذَا فَعَلَ ذَلِكَ فَتَحَتْ  
لَهُ أَبْوَابُ الرَّحْمَةِ . (۲)

یعنی جب تم میں سے کوئی وضو کر کے فارغ ہو تو گواہی دے کہ اللہ کے سوا  
کوئی عبادت کے لائق نہیں اور گواہی دے کہ محمد ﷺ اُس کے بندے اور رسول  
ہیں اور پھر وہ مجھ پر درود پڑھے، تو جس نے ایسا کیا اس کے لیے رحمت کے  
دروازے کھول دیے جائیں گے۔

(۱) مسند احمد بن حنبل: حدیث ۲۲۷۸..... مصنف ابن القیم: حدیث ۲۲۷۲..... مسند ابی شیبہ: حدیث ۱۲..... مجمع کبیر طبرانی: ۳۹۵۳..... مسند عبد بن حمید: حدیث ۲۲۵..... مسند شاہ قضاوی: ۱۲۵..... مسند شاہ قضاوی: حدیث ۱۲۳۱..... کنز العمال: حدیث ۳۰۰..... سنن کبریٰ تیہقی: ۲۶۰۹۳۔

(۲) کنز العمال: حدیث ۲۸۲/۹..... سنن کبریٰ تیہقی: ۳۷۱۔

## آداب نماز :

آدمی کو چاہیے کہ پوری توجہ کے ساتھ وضو کرے اور اس دوران فضول باقتوں سے بچے؛ اس لیے کہ وہ اس کے ذریعہ بارگاہِ الہی میں پیشی کا ارادہ رکھتا ہے۔ پھر جب مسجد میں داخل ہو تو تعظیم و وقار سے داخل ہو۔ پہلے دایاں پاؤں داخل کرے، اور بسم اللہ کہتے ہوئے یہ دعا پڑھے :

(السلام على رسول الله وعلى من اتبع الهدى) اللهم افتح  
لي أبواب رحمتك واغفر لى ذنبى وأغلق عني أبواب  
سخطك .

یعنی (اللہ کے رسول پر سلام ہو اور اس پر جس نے ہدایت کی پیروی کی)۔  
اے اللہ! میرے لیے اپنی رحمت کے دروازے کھول دے۔ میرے گناہوں کو معاف فرمادے۔ اور مجھ پر اپنی ناراضی کے دروازے بند کر دے۔  
نماز کو پورے خشوع خضوع سے آدا کرے کہ فرمان باری تعالیٰ ہے :

قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ۝ (سورہ

مومنون: ۲۳/۱۱)

بے شک ایمان والے مراد پا گئے۔ جو لوگ اپنی نماز میں عجز و نیاز کرتے ہیں۔ اور جو بے ہودہ باقتوں سے (ہر وقت) کنارہ کش رہتے ہیں۔  
(دوران نماز) دائیں بائیں نہ دیکھیے؛ اس لیے کہ وہ اللہ مالک الملک کے حضور میں کھڑا ہے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں آتا ہے کہ ایک مرتبہ آپ ایک نمازی کے قریب سے گزرے، دیکھا کہ وہ سجدے کی جگہ سے آگے نظر کر رہا ہے۔ فرمایا :  
لو خشع قلبہ لخشعت جوار حہ .

یعنی اگر اس کے دل میں خشوع ہوتا تو اس کے اعضا پر اس کا آثر ظاہر ہوتا۔ (۱)  
یوں ہی ایک روایت میں ہے کہ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ابو سلمہ بن عبد الرحمن نامی صحابی کی نماز کی تعریف ان الفاظ میں فرمائی :

أَلَا ترَوْنَ كَيْفَ لَا يَجِدُوا زَبَرْصَرَهُ عَنْ مَوْضِعِ سَجْدَهِ .

یعنی کیا تم دیکھتے نہیں کہ اس کی نگاہ جائے سجدہ سے آگے نہیں بڑھتی!۔

جب نماز شروع کرنے کا ارادہ ہو تو چاہیے کہ پہلے نیت کی جائے اور یہ ذہن نشین رہے کہ فلاں نماز پڑھنے جا رہوں؛ کیونکہ نماز بغیر نیت کے نہیں ہوتی۔ پھر جب نماز سے فارغ ہو تو چاہیے کہ اللہ سے اپنے لیے اپنے ماں باپ اور تمام مسلمانوں کے لیے دعائیں اور مسجد کی تعظیم بھی پیش نظر رہے کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تَرْفَعَ وَيُذَكَّرَ فِيهَا اسْمُهُ ۝ (سورہ نور: ۳۶/۲۳)

(اللہ کا یہ نور) ایسے گروں (مساجد) میں (میسر آتا ہے) جن (کی قدر و منزلت) کے بلند کیے جانے اور جن میں اللہ کے نام کا ذکر کیے جانے کا حکم اللہ نے دیا ہے۔

یعنی اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے گھر کی تعظیم کرنی چاہیے۔

بنی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مسجد میں خرید و فروخت سے منع فرمایا ہے۔ مسجد میں فضول با تیں کرنا، شور و غل کرنا اور جھگڑنا مکروہ ہے۔

بعض روایتوں میں 'شعب' (شور و غل) کی جگہ 'لعب' یعنی کھیلنا بھی آیا ہے۔

جب آدمی مسجد میں داخل ہونے کا ارادہ کرے تو اس کو چاہیے کہ جو تے اور موزے نجاست سے صاف کر لے پھر مسجد میں داخل ہو۔

(۱) مصنف عبدالرزاق: ۲۲۶/۲: حدیث: ۷۳۰..... معرفۃ السنن والآثار تیقین: ۳/۳۳۶: حدیث: ۱۱۳۳: ..... کنز العمال: ۸/۱۹: حدیث: ۲۲۵۳۰:-

## باب نمبر 52 : سونے کے آداب

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: بہتر یہ ہے کہ سوتے وقت انسان وضو سے ہو۔ حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد سعادت بنیاد ہے :

من بات طاهرا بات فی شعارہ ملک لا یستيقظ ساعۃ من  
اللیل إلّا قال الملک : اللّٰہم اغفر لعبدک فلان فیانہ بات  
طاهراً . (۱)

یعنی جو شخص باطہارت رات گزارے تو ایک فرشتہ اس کے لباس میں رات گزارتا ہے۔ اور جب وہ رات کے کسی حصے میں جا گتا ہے تو فرشتہ کہتا ہے کہ اے اللہ! اپنے اس بندے کو بخش دے؛ اس لیے کہ یہ رات باطہارت گزارتا ہے۔

اور اگر ایک انسان سے یہ ہو سکے کہ وہ ہمیشہ طاہر اور وضو سے رہے تو پھر کیا کہنے!۔  
ایک بار بُنیٰ اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت انس بن مالک سے فرمایا :  
إن أتاک ملک الموت وأنت على وضوء لم تفتک الشهادة . (۲)

یعنی اگر تمہارے پاس موت کا فرشتہ اس حال میں آئے کہ تم باوضو ہو تو سمجھو کر تم نے مرتبہ شہادت پالیا۔

رواتیوں میں آتا ہے کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے ایک مرتبہ حضرت موسیٰ علیہ الصلوٰۃ و السلام سے فرمایا :

(۱) صحیح ابن حبان: ۹۸/۵..... حدیث: ۱۰۵۷..... مندرجہ اللہ بن مبارک: ۱/۶..... حدیث: ۲۵..... مجمع کبیر طبرانی: ۱۱/۷/۷..... حدیث: ۱۳۲۲۵..... شعب الایمان: ۲/۲۰..... حدیث: ۳۰۱/۲..... حدیث: ۲۲۶۱۔

(۲) اتحاف الخيرة المبررة: ۱۳۲/۷..... حدیث: ۷۱۹۳۔

بَا مُوسَى! إِنْ أَصَابَتْكَ مُصِيْبَةً وَأَنْتَ عَلَىٰ غَيْرِ وَضْوَءٍ فَلَا  
تَلُومْنَ إِلَّا نَفْسَكَ.

یعنی اے موسی! اگر بے وضو ہونے کی حالت میں کبھی تمہیں کوئی مصیبت  
پہنچ جو پھر تم اپنے نفس کو ملامت کرنا۔

نیز یہ بھی آتا ہے کہ مُمِنِّینَ کی روحیں سونے کے وقت آسمان پر چڑھتی ہیں جو ان  
میں سے پاک (باوضو) ہوتے ہیں اُن کو سجدہ کی اجازت ملتی ہے اور جو پاک نہیں ہوتے  
ان کو سجدہ کی اجازت نہیں ملتی۔

سوتے وقت قبلہ کی طرف متہ کر کے دہنی کروٹ لینا مستحب ہے۔ پھر اگر دوسرا  
کروٹ کو دل چاہے تو لے لے۔ اور لیٹنے کے وقت یہ دعا پڑھ لینا مستحب ہے :  
**بِسْمِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسْمِهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي  
السَّمَاءِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ .**

یعنی اللہ کے نام کی برکت سے زمین و آسمان کی کوئی شے نقصان نہیں پہنچاتی  
اور وہ سننے والا جانے والا ہے۔

پھر جو چاہے دعا مانگے۔ اور نیند سے بیدار ہونے پر یہ دعا پڑھنا مستحب ہے :  
**الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِلَيْهِ النُّشُورُ .**

یعنی تمام خوبیاں اللہ کے لیے ہیں جس نے ہمیں مرنے (سونے) کے بعد  
زندہ (بیدار) کیا اور ہمیں اسی کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔

اگر اس نے یہ دعا پڑھ لی تو سمجھیں اس نے رات کا شکریہ ادا کر دیا۔

گھر میں داخل ہوتے وقت دایاں پاؤں پہلے رکھنا اور باہر نکلتے ہوئے بایاں قدم  
پہلے رکھنا مستحب ہے۔ مسلمان کے لیے مستحب ہے کہ ہر کام سے پہلے بسم اللہ پڑھنے کی  
عادت ڈالے، اور ہر کام سے فارغ ہو کر الحمد للہ کہے؛ تاکہ دل میں ایمان کی حلاوت

وتازگی داخل ہو۔

دن کے ابتدائی حصے میں، نیز مغرب و عشا کے درمیان سونا مکروہ ہے۔ ہال دوپھر کو سونا (یعنی قیلولہ کرنا) مستحب ہے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے اپنی اولاد میں سے کسی کو صحیح کے وقت سوتے دیکھا تو اس کو ٹھوکر مارتے ہوئے فرمایا :

لَا أَنَامُ اللَّهُ تَعَالَى عِينِيْكَ، أَتَنَامُ فِي السَّاعَةِ الَّتِي تَقْسِمُ  
الْأَرْزَاقَ فِيهَا، أَوْ مَا سَمِعْتُ أَنَّهَا النَّوْمَةُ الَّتِي قَالَتِ الْعَرَبُ إِنَّهَا  
مَكْرَهَةٌ مَكْسُلَةٌ مَهْرَمَةٌ مَنْسَأَةٌ لِلْحَاجَةِ .

یعنی اٹھ تیری آنکھوں کو اللہ نے سلاۓ، کیا ایسے وقت میں سوتا ہے جس میں رزق تقسیم ہوتا ہے، کیا تو نہیں جانتا یہ وہ نیند ہے جس کو اہل عرب سنتی اور بڑھا پالانے والی اور حاجت برآری میں تاخیر کرنے والی کہتے ہیں۔

اس کے بعد فرمایا کہ نیند تین طرح کی ہے: ایک خلق، دوسرا خرق، اور تیسرا حمق۔ خلق نیند دوپھر کی ہے۔ خرق نیند اول دن کی ہے۔ اور حمق نیند آخر دن کی ہے۔ اور ایسے وقت میں بس وہی سوتا ہے جو حمق ہو، یا نئے بازیا پھر بیمار۔

## باب نمبر 53 : کھانے کے آداب

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: کھانے سے پہلے اور کھانے کے بعد ہاتھ دھونا مستحب ہے، اور اس میں برکت ہے۔

حضرت زاذان بیان کرتے ہیں کہ حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں نے توریت میں پڑھا ہے کہ کھانے سے پہلے اور بعد میں ہاتھوں کا دھونا موجب برکت

ہے۔ چنانچہ جب میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اس کا ذکر کیا تو آپ نے فرمایا :

الوضوء قبل الطعام وبعد الطعام برکة . (۱)  
یعنی کھانے سے قبل اور کھانے کے بعد (دوفوں) لہاتھ و ہونا موجب برکت ہے۔  
فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ بہت گرم کھانا نہیں کھانا چاہیے۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس سلسلے میں ہدایت فرمائی ہے :

أَبْرُدُوا الطَّعَامَ فَإِنَّ الْحَارَ غَيْرُ ذِي بُرْكَةٍ، وَلَا تَشْمُوا الطَّعَامَ  
فَإِنَّ ذَلِكَ عَمَلُ الْبَهَائِمِ . (۲)

یعنی کھانے کو ٹھٹھا کر کے کھاؤ؛ اس لیے کہ گرم میں برکت نہیں۔ یوں ہی کھانے کو سوگھانہ کرو کہ یہ دراصل جانوروں کا کام ہے۔  
ایک دوسری حدیث میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

لَا تَشْمِ الطَّعَامَ كَمَا تَشْمِ السَّبَاعَ، وَلَا تَنْفُخْ فِي الطَّعَامِ وَلَا  
الشَّرَابَ فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ سُوءِ الْأَدْبِ . (۳)

یعنی کھانے کو چوپا یوں کی طرح سوگھا مت کرو۔ یوں ہی کھانے اور پانی میں پھونک مت مارو؛ کیونکہ یہ بے ادبی ہے۔

حضرت عکرمہ، حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے برتن میں پھونک مارنے اور اس میں سانس لینے سے منع فرمایا ہے۔

(۱) مسندر حاکم: ۱۲/۳۰ حدیث: ۷۱۸۲..... مجح اوسط طبرانی: ۱۵/۳۳۶ حدیث: ۳۷۰..... سنن ابو داؤد: ۱۰/۴۰ حدیث: ۳۲۶۹..... شعب الایمان: ۱۲/۲۸۹ حدیث: ۵۵۲۰۔

(۲) مسندر حاکم: ۱۲/۳۲۰ حدیث: ۷۲۲۵..... کنز العمال: ۱۵/۲۳۹ حدیث: ۳۰۸۰۰۔

(۳) کنز العمال: ۱۵/۲۶۳ حدیث: ۳۰۱۸۸۰۔

جب کھانا شروع کیا جائے تو 'بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ' جائے بشرطیکہ وہ کھانا حلال ہو؛ کیونکہ اگر کھانا حرام (مال) کا ہوگا اور پھر 'بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ' جائے تو شیطان کہتا ہے : ہرگز نہیں میں تیرے ساتھ تھا جب تو نے یہ مال کیا تھا اور اب بھی میں تیرا ساتھی ہوں تھے سے الگ نہیں ہو سکتا۔

لہذا جب کھانا حلال کا ہو تو اس پر اللہ کا نام ضرور ذکر کرے کہ اس سے شیطان بھاگ جاتا ہے۔ اور اگر 'بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ' کہنا بھول جائے تو شیطان اس کھانے میں تیرا شریک ہوگا۔ اللہ تعالیٰ کے اس قول سے یہی مراد ہے۔

وَشَارِكُهُمْ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأُولَادِ ۝ (سورہ نور: ۱۷)

اور ان کے مال واولاد میں اُن کا شریک بن جا۔

کھاتے سے پہلے اوپھی آواز میں 'بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ' جائے کہ ساتھ بیٹھے لوگ بھی بھی 'بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ' سر کاری گرامی و قار علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا :

إِذَا أَكَلَ أَحَدُكُمْ طَعَاماً فَلْيَذْكُرْ أَسْمَ اللَّهِ تَعَالَىٰ وَلْيَأْكُلْ مَا يَلِيهِ وَلْيَأْكُلْ بِيْمِينِهِ، وَإِيَا كُمْ وَالذِرْوَةَ، فَإِنَّ الْبَرَكَةَ تَنْزَلُ مِنْ أَعْلَاهُ وَلَا يَأْكُلْ أَحَدُكُمْ وَيَشْرَبْ بِشَمَالِهِ، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْكُلْ وَيَشْرَبْ بِشَمَالِهِ، فَإِذَا وَضَعَ فِي الْإِنَاءِ عَشَاءً أَحَدُكُمْ فَلَا يَقُولُ مِنْ حَتَّىٰ يُرْفَعَ، وَاجْتَمِعُوا عَلَىٰ طَعَامِكُمْ يَبْارِكُ لَكُمْ فِيهِ . (۱)

یعنی جب تم میں سے کوئی کھانا کھائے تو 'بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ' اور اپنے آگے سے کھائے اور دوسرا میں ہاتھ سے کھائے اور درمیان میں سے نہ کھائے؛ اس لیے کہ برکت درمیان میں اُترتی ہے۔ اور باسیں ہاتھ سے کچھ نہ کھائے پیسے باسیں ہاتھ سے کھانا پینا شیطان کی عادت ہے۔ جب برتن میں کھانا لا کر رکھ دیا

(۱) سنن ترمذی: ۷۵۵ حدیث: ۸۱۔.....مسند احمد: ۳۲۵۹ حدیث: ۲۳۰۹۔

جائے تو اس کے اٹھا لیے جانے سے بھی کوئی وہاں سے نہ اٹھے، اور اکٹھا بیٹھ کے کھانا کھایا کرو کہ اس میں زیادہ برکت ہوتی ہے۔

اور مندرجہ بالاتمام باقی مسرا کارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے روایت ہوئی ہیں۔  
ایک مقام پر حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے یوں نقل کرتی ہیں کہ آپ نے فرمایا :

إِذَا أَكَلَ أَحَدُكُمْ طَعَاماً فَلِيَقُلْ فِي أَوَّلِهِ بِسْمِ اللَّهِ إِنْ نَسِيْ فِي  
أَوَّلِهِ فَلِيَقُلْ بِسْمِ اللَّهِ فِي آخِرِهِ، وَمَنْ قَالَ عِنْدَ كُلِّ لَقْمَةِ بِسْمِ  
اللَّهِ لَا يُحَاسِبُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي أَكْلِهَا . (۱)

یعنی جب تم میں سے کوئی کھانا کھائے تو شروع میں بسم اللہ پڑھ لے، اگر پڑھنا بھول جائے تو آخر میں پڑھ لے۔ اور اگر ہر لقے کے وقت بسم اللہ پڑھے تو امید ہے کہ اللہ قیامت کے دن اس کھانے کا حساب نہ لے گا۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب کوئی شخص گھر میں داخل ہو اور بغیر بسم اللہ پڑھے کھانا شروع کر دے تو شیطان بھی ساتھ کھاتا شروع کر دیتا ہے، اور اگر بسم اللہ پڑھ لے تو شیطان باقی کھانے سے رک جاتا ہے، اور جتنا کھا چکا ہوتا ہے وہ تھے کر دیتا ہے، اور پھر نئے سرے سے کھانے کا ارادہ کرتا ہے۔

دائیں ہاتھ سے کھانا سنت ہے۔ حضرت ایاس بن سلمہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قبلہ الشجع کے ایک شخص کو دیکھا کہ وہ بائیں ہاتھ سے کھاتا ہے تو اس سے فرمایا: دائیں ہاتھ سے کھا۔

اس نے کہا: میں دائیں ہاتھ سے نہیں کھا سکتا۔ آپ نے فرمایا: اچھا تو ٹھیک ہے پھر تھجے اس کی استطاعت نہ ہو۔ چنانچہ آئندہ اس شخص کا ہاتھ بھی اس کے منہ تک نہ پہنچا۔

(۱) سنن ترمذی: ۷/۵۵/۷ حدیث: ۸۱/۷..... منhad بن جبل: ۵۲/۸۰۸..... حدیث: ۲۲۵۵۱..... متدرک حاکم: ۱۶/۱۶/۳۲..... حدیث: ۷/۱۸۷..... شیخ ابن حبان: ۲۱/۰۷..... حدیث: ۵۳۰۳۔

یہ بھی سنت ہے کہ کھانے کو درمیان میں سے نہ کھایا جائے۔ حضرت سعید بن جبیر، حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

البرکة تنزل في وسط الطعام فكلوها من حافتيه ولا تأكلوا من  
وسطه . (۱)

یعنی برکت کھانے کے درمیان میں نازل ہوتی ہے؛ لہذا کناروں سے کھاؤ، درمیان سے نہ کھایا کرو۔

حضرت حسن بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

لا تأكلوا الطعام من فوقه فإن البركة تنزل من فوقه . (۲)

یعنی کھانا اوپر سے نہ کھاؤ؛ اس لیے کہ برکت اوپر ہی نازل ہوتی ہے۔

اگر کوئی یہ اعتراض کرے کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے درمیان میں سے کھایا اور فرمایا :

أكل البركة ولا أدعها .

یعنی میں برکت کھاتا ہوں اور چھوڑتا نہیں۔

تو اس کا یہ جواب دیا گیا کہ احتمال ہے کہ آپ نے کناروں سے کھانے کے بعد درمیان میں سے کھایا ہو۔

یہ بھی سنت ہے کہ انگلیوں کو رومال سے پونچنے سے پہلے چاٹ لے۔ انگلیاں نہ چانٹا دراصل عجیبوں، متکبروں اور فرعونیوں کا طریقہ ہے۔

یوں ہی رکابی کو بھی چانٹا سنت ہے۔ روایتوں میں آتا ہے کہ برتن چانٹنے والے شخص

(۱) مسند رک حاکم: ۲۲۳/۱۶..... حدیث: ۲۱۸..... مسند حمید: ۳۲۸/۳..... حدیث: ۵۵۷۔

(۲) مسند احمد بن حنبل: ۲۸۱/۵..... حدیث: ۲۲۱۲۔

کے لیے استغفار کرتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
 إن الله وملائكته يصلون على الذين يلعنون أصحابهم .  
 یعنی بے شک اللہ اور اس کے فرشتے انگلیاں چائے والوں پر رحمت  
 سمجھتے ہیں۔

حضرت عطا، حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إذا أكل أحدكم فلا يمسحن يده بالمنديل حتى يلعق  
 أصحابه . (۱)

یعنی جب تم میں سے کوئی کچھ کھائے تو اس وقت تک رومال سے ہاتھ نہ  
 پوچھے جب تک اپنی انگلیاں نہ چاٹ لے۔

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
 نے انگلیاں اور رکابی چائے کا حکم ارشاد فرمایا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن ابی بزید بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت ابن عباس رضی اللہ  
 عنہما کو کھانے کے بعد تینوں انگلیاں چائے دیکھا ہے۔

حضرت جابر بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
 إذا طعم أحدكم فلا يمسحن يده حتى يمسحها فإنه لا يدرى  
 في أي طعام يبارك له فيه . (۲)

یعنی جب تم میں سے کوئی کھانا کھائے تو ہاتھ پوچھنے سے پہلیاً سے چوں  
 لے؛ کیونکہ اسے کیا خبر کر کھانے کے کس حصے میں برکت ہے۔

(۱) شعب الایمان بیان: ۱۲/ ۳۳۲/ ۱۲: حدیث: ۵۲۰۷..... مشنواری: ۱۹۶/ ۲: حدیث: ۲۰۷۸۔۔۔

(۲) صحیح مسلم: ۳۲۹/ ۱۰: حدیث: ۳۷۹۳..... مندرجہ بن حبل: ۹/ ۳۲۱: حدیث: ۳۲۸۵..... مجمع کبیر طبرانی: ۵/ ۲۷۷: حدیث: ۵۲۹۶۔۔۔

دسترخوان سے گرے ہوئے ذرے چن کر کھانا بھی سنت ہے۔ حضرت جاج اسلمی بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من أَكَلَ مَا يُسْقَطُ مِنَ الْمَائِدَةِ لَمْ يَزُلْ فِي سَعَةٍ مِّنَ الرِّزْقِ،  
وَوَفِي الْحَقِّ عَنِهِ وَعَنِ الْوَلَدِ وَالْوَلَدِ . (۱)

یعنی جس نے دسترخوان سے گرے ہوئے ذرے اس کو کھالیا اس پر رزق کی وسعت ہمیشہ رہے گی، اور اس نے اپنا، اپنی اولاد کا اور اولاد کی اولاد کا حق آدا کر دیا۔

حضرت جابر بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
إِذَا سَقَطَتْ لِقْمَةٌ أَحَدُكُمْ فَلْيَأْخُذْهَا وَلْيَمْطِعْ عَنْهَا الْأَذَى  
وَلْيَأْكُلْهَا وَلَا يُتَرَكْهَا لِلشَّيْطَانِ . (۲)

یعنی جب کسی کے ہاتھ سے لقمہ گر جائے تو اس کو اٹھا لے اور صاف کر کے کھا لے، اسے شیطان کے لیے نہ چھوڑ۔

یہ بھی سنت ہے کہ میوے اور ترکاری کو ایک برتن میں جمع نہ کرے۔ یعنی ایک وقت میں دونوں نہ کھائے؛ کیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کو جمع کرنے سے منع فرمایا ہے، اور کھانے سے فارغ ہونے کے بعد الحمد للہ کہنا سنت ہے۔

حضرت ابو بکر ہذلی حضرت عطاء سے بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِذَا كَانَ فِي الطَّعَامِ أَرْبَعُ خَصَالٍ فَقَدْ كَمِلَ شَأنُهُ كُلُّهُ: إِذَا كَانَ

(۱) کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال: ۲۵۲/۱۵: حدیث: ۳۰۸۲۲۔

(۲) صحیح مسلم: ۱۰/۳۳۱: حدیث: ۳۲۹۵..... سنن ابو داؤد: ۱۰/۳۲۵: حدیث: ۳۳۲۷..... مسن احمد بن حبل:

۱۷/۲۳: حدیث: ۱۱۵۲۶..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۵/۵۵۸: حدیث: ۱۸..... سنن داری: ۲/۲۰۲: حدیث:

۲۰۸۰..... مسخرج ابو گوانہ: ۱۲/۸۱۷: حدیث: ۲۰۰: ۲۷۰۰۔

من حلال، وإذا أكل ذكر اسم الله تعالى ثم تکثر عليه الأيدي؛ وإذا فرغ منه يحمد الله تعالى.

یعنی جس کھانے میں چار باتیں ہوں وہ کھانا خوب ہے۔ اول تو حلال کا ہو۔ دوسرا اُس پر سُم اللہ پڑھی جائے۔ تیسرا بہت سے آدمی مل کر کھائیں۔ اور چوتھا فراغت کے بعد الحمد لله پڑھی جائے۔

کھانے سے فراغت کے بعد بلند آواز سے الحمد لله کہنا مناسب نہیں؛ ہاں، اگر دیگر لوگ کہہ چکے ہوں تو کوئی حرج نہیں؛ کیونکہ الحمد لله پکا کر کہنا گویا اُن کو (کھانے سے منع) کرنا ہے۔

کھانے کی ابتداء را انہائیمکین شے پر کرنا مستحب ہے؛ اس لیے کہ یہ بھی مسنون ہے اور مشہور ہے کہ اس طرح کرنے میں ستر امراض سے شفا ہے۔

یوں ہی اپنے آگے سے کھانا مستحب ہے۔ اور مل کر کھانا تھائی سے بہتر ہے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

اجتمعوا على طعامكم بيارك الله لكم فيه . (۱)

یعنی اپنے کھانے مل کر کھایا کرو، اللہ تمہارے اس میں برکت ڈال دے گا۔

نیز ارشاد فرمایا :

شر الناس من أكل وحدة، وضرب عده، ومنع رفده . (۲)

یعنی بدترین شخص وہ ہے جو تھا کھائے، اپنے غلام کو مارے اور پیالہ عاریٹا

نہ دے۔

(۱) مسند احمد بن حنبل: حنبل: ۳۹۹/۳۲: حدیث: ۱۵۳۹۸.....شعب الایمان: تیہی: ۳۱۸/۱۲: حدیث: ۵۵۸۸  
صحیح ابن حبان: ۴۹۰/۲۱: حدیث: ۵۳۱۲.....کنز العمال: ۲۳۳/۱۵: حدیث: ۳۰۷۱۵۔

(۲) نوادرالاصول فی احادیث الرسول: ۲/۳: .....کنز العمال: ۲۲۰/۱۶: حدیث: ۲۲۳۶۷۔

یہ بھی آتا ہے کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے نزدیک محبوب و پسندیدہ کھانا وہ ہے جس پر بہت سارے ہاتھ پڑیں۔

پیٹ بھر کر کھانا مکروہ ہے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

ما ملأ ابن آدم وعاء شرًا من بطنه، (فإن كان لا بد من ذلك  
فينبغى أن يجعل بطنه ثلاثة، فثلث للطعام وثلث للشراب  
وثلث للنفس) .<sup>(۱)</sup>

یعنی آدمی کے پیٹ سے زیادہ برا کوئی برتن نہیں بھرتا۔ (ہاں! اگر کسی کو پیٹ ناچار کرے تو چاہیے کہ پیٹ کے تین حصے کرے: ایک کھانے کے لیے، ایک پانی کے لیے اور ایک سانس لینے کے لیے)۔

ایک روایت میں یوں آتا ہے :

کل داء من كثرة الأكل وكل دواء من قلته .  
یعنی ہر بیماری زیادہ کھانے سے ہوتی ہے، اور ہر دوا کا راز کم کھانے میں ہے۔  
نیز آپ نے فرمایا: آدم زادو چند لقے کافی ہیں جو اس کی کرسیدھی رکھ سکیں۔  
کہا جاتا ہے کہ کم کھانے میں بہت فائدے ہیں۔ ان میں سے ایک یہ ہے کہ آدمی تدرست رہتا ہے، حافظہ درست رہتا ہے، سمجھ تیز رہتی ہے، نیند کم آتی ہے اور سانس آسانی سے آتا جاتا ہے۔ اور زیادہ کھانے میں بہت سے نقصانات ہیں: ان میں سے ایک تو تجھے ہے کہ وہ مختلف امراض پیدا کرتا ہے۔

منقول ہے کہ جو بیماری کم کھانے کی وجہ سے پیدا ہو اس کی اصلاح تھوڑی سی دقت کے ساتھ ہو جاتی ہے، اور جو بیماری زیادہ کھانے کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے تو وہ بہت دقت

(۱) مسن احمد بن خبل: ۳۵/۲۷۶ حدیث: ۱۲۵۵۶..... مسن شامیین طبرانی: ۲/۱۵۵ حدیث: ۱۹۱۹..... کنز العمال: ۳/۳۹۹ حدیث: ۷۱۳۷۔

اور دشواری سے جاتی ہے۔

بعض حکما کا کہنا ہے کہ تین طرح کے آدمیوں کو مخلوق بر اجانتی ہے؛ حالانکہ ان کو ان سے کوئی تکلیف نہیں پہنچتی۔ ۱: بخیل ۲: متكبر و مغرور ۳: بہت کھانے والا۔

## باب نمبر 54 : دعوت قبول کرنے کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: جب آپ کو ولیمہ کی دعوت پیش کی جائے، تو اگر حرام مال سے نہ ہو اور فشق و نجور بھی وہاں نہ ہو تو اس دعوت کو قبول کر لیں۔ اور اگر مال حرام ہے یا دعوت دینے والا اعلانیہ فشق کرتا ہے تو دعوت قبول نہ کریں؛ تاکہ اسے پتا چلے کہ آپ اس کے فشق سے راضی نہیں؛ کیونکہ اگر آپ ولیمہ میں جا کر وہاں اس کو عزت دیں تو وہ گمان کریں گے کہ آپ ان کے فعل سے خوش ہیں۔ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من تشبه بقوم فهو منهم . (۱)

یعنی جو شخص کسی قوم سے مشابہت اختیار کرے تو وہ انہیں میں سے ہے۔

بعض علماء کے نزدیک دعوت کا قبول کرنا بہر حال واجب ہے، انکار کرنا جائز نہیں اور دلیل میں یہ حدیث پیش کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من لم يجب الدعوة فقد عصى ابا القاسم . (۲)

یعنی جو دعوت قبول نہ کرے وہ ابوالقاسم (محمد عربی ﷺ) کا نافرمان ہے۔

(۱) سنن ابو داؤد: ۱۱/۳۸ حديث: ۳۵۱۲..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۷/۲۳۹ حديث: ۷/۹..... مصنف عبد

الرازق: ۱۱/۲۵۲ حديث: ۲۰۹۸۶..... منذ شہاب قضاوی: ۲/۱۳۱ حديث: ۳۷۲۔

(۲) مندرجات خبل: ۱۱/۳۸ حديث: ۵۰۱۲۔

جب کہ اکثر علماء کا کہنا یہ ہے کہ دعوت قبول کرنا واجب نہیں سنت ہے؛ بلکہ افضل طریقہ یہ ہے کہ اگر ویمہ ایسا ہے جس میں امیر و غریب سب بلائے جاتے ہوں تو دعوت قبول کر لے؛ کیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

لو دعیت إلى كراع لاجبت ولو أهدي إلى كراع لقبلت۔ (۱)

یعنی اگر مجھے بکری کے پائے کی بھی دعوت دی جائے تو قبول کروں، اور اگر بکری کا کھر ہدیے میں دیا جاؤں تو قبول کروں۔

رہی وہ حدیث۔ جس کا یہ مضمون ہے کہ جو دعوت قبول نہ کرے وہ نافرمان ہے۔ تو اس کا معاملہ یہ ہے کہ وہ ایک ایسی قوم کے لیے فرمائی گئی کہ زمامۃ جاہلیت میں ان میں عداوت تھی اور دعوت کے قبول کرنے سے محبت پیدا ہونے کا امکان، اور انکار میں دشمنی کا خدشہ تھا؛ اس لیے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کے واسطے دعوت قبول کرنے کو واجب قرار دیا تھا۔

لیکن جب آدمی کو ناراضگی کا خوف نہ ہو تو اسے اختیار ہے چاہے قبول کرے، چاہے نہ کرے؛ مگر پھر بھی قبول کر لینا افضل ہے؛ اس لیے کہ اس سے مسلمان کا دل خوش ہو جائے گا، اور اس کی نکریمی میں اضافہ ہو گا۔

کسی نکتہ رس نے بڑی پیاری بات کہی ہے۔

من دعانا فأبينا فله الفضل علينا

وإذا نحن أجبنا رجع الفضل إلينا

یعنی جس نے ہماری دعوت کی اگر ہم نے انکار کر دیا تو وہ ہم پر فضیلت پا گیا، اور اگر ہم نے قبول کر لی تو ہم کو اس پر فضیلت حاصل ہو گئی۔

(۱) صحیح بخاری: ۱۷۰/۱۶ احادیث: ۳۷۸۰.....۳۷۸۵ مسلم: ۲۸۵/۲۸۵ حديث: ۲۵۸۲.....سنن ترمذی: ۱۷۸/۵  
حدیث: ۱۲۵۸.....سنن کبریٰ نسائی: ۱۳۰/۳.....شہاب الدین: ۲۶۹۰.....شہاب الدین: ۱/۳۷۸۱ حديث: ۳۳۲۔

جب آپ کو کسی نے بلا�ا اور آپ نے آنے کا وعدہ بھی کر لیا تو اب آپ کو ضرور جانا چاہیے۔ ہاں، اگر کوئی شرعی عذر مانع ہو تو الگ بات ہے؛ تاہم دعوت قبول کر لینے کے بعد نہ جانا سرا ظلم ہے، اور دوسرے یہ کہ اس میں وعدہ خلافی بھی ہے۔

اگر آپ کسی ویسے میں بلائے جائیں اور آپ روزے سے ہوں تو کہہ دیں کہ 'میں روزے سے ہوں'۔ لیکن اگر وہ اصرار کرے تو ضرور چلے جائیں۔ اب اگر آپ کا روزہ نفلی ہو اور آپ کے نہ کھانے سے صاحب خانہ کوئی رنج نہ ہو تو روزہ توڑنے کی ضرورت نہیں اور اگر اسے رنج ہو تو روزہ توڑنے اور نہ توڑنے کا آپ کو اختیار ہے۔ اگر توڑ دیں تو قضا کرنا ہوگی؛ مگر توڑ دینا افضل ہے (کہ اس سے مسلمان کا دل خوش ہو جائے گا)۔

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صحابہ کرام سمیت دعوت کی، ایک شخص ان میں سے روزہ سے تھا، تو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسے فرمایا :

أَجَبَ أَخَاكَ وَافْطَرَ وَاقْضَى يَوْمًا مِكَانَهُ .

یعنی اپنے بھائی کی دعوت قبول کرلو اور روزہ افطار کرلو، پھر اس کی قضا کر لینا۔

ایک روایت میں یوں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِذَا دُعِيَ أَحَدُكُمْ إِلَى طَعَامٍ فَلْيَجُبْ إِنْ كَانَ مَفْطُرًا فَلْيَأَكُلْ

وَإِنْ كَانَ صَائِمًا فَلْيَصُلِّ لَهُ . (۱)

یعنی جب تم میں سے کسی کو کھانے کی دعوت دی جائے تو چاہیے کہ دعوت قبول کر لے۔ اگر روزہ دار نہیں ہے تو کھالے اور اگر روزہ دار ہے تو ان کے واسطے (برکت کی) دعا کر دے۔

(۱) سنن ترمذی: ۲۵۹/۳..... مجمع کیر طبرانی: ۱۷..... مسند ابوعوان: ۲۵۶/۸..... مسند ابو جعفر: ۱۰۳۱..... حدیث: ۳۳۰۲..... معرفۃ السنن والآثار: ۲۱/۱۲..... کنز العمال: ۲۵۷/۹..... حدیث: ۲۵۹۱۱.....

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ وہ کسی مجلس میں کھانے پر بلائے گئے۔ جب کھانا آپ کے سامنے پیش کیا گیا تو آپ نے ہاتھ بڑھایا اور فرمایا: 'کھاؤ اللہ کے نام کے ساتھ'۔ پھر انہا تھوڑی کھنچ لیا اور فرمایا: 'میں تروزہ سے ہوں'۔

## باب نمبر 55 : میہمانی کے آداب

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: میہمان کے لیے بہتر یہی ہے کہ جہاں بٹھایا جائے بیٹھ جائے؛ اس لیے کہ صاحب خانہ اپنے گھر والوں کے پردوے اور بے پردوے کے حالات کو جانتا ہے۔

روایتوں میں آتا ہے کہ میہمان پر چار باتیں لازم ہیں: اول توجہاں بٹھایا جائے بیٹھ جائے۔ دوم جو اس کے سامنے پیش کیا جائے بخوبی کھائے۔ سوم بغیر صاحب خانہ کی اجازت کے نہ جائے۔ چار رخصت ہوتے وقت صاحب خانہ کے لیے دعاۓ خیر کرے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی عادت مبارکہ تھی کہ جب آپ دعوٰۃ تناول کر کے باہر تشریف لاتے تو فرماتے:

أَفْطِرُ عَنْكُمُ الصَّائِمُونَ، وَأَكْلُ طَعَامَكُمُ الْأَبْرَارُ، وَصَلَّتْ  
عَلَيْكُمُ الْمَلَائِكَةُ، وَنَزَّلَتْ عَلَيْكُمُ الرَّحْمَةُ . (۱)

یعنی روزے داروں نے تمہارے ہاں روزہ افطار کیا۔ نیک لوگوں نے تمہارے ہاں کھانا کھایا۔ فرشتوں نے تمہارے لیے دعا کی، اور تم پر رحمت اُتری۔

(۱) سنن ابو داود: ۳۳۹/۱۰..... سنن ابی حیان: ۲۸۲/۵..... سنن ابی داود: ۳۳۵۶..... سنن ابی حیان: ۱۷۳۷..... مندرجہ: ۱۷۳۲..... مصنف عبدالرزاق: ۳۱۱/۲..... حدیث: ۷۹۰..... حدیث: ۷۲۸

کسی مہمان کو زیب نہیں دیتا کہ صاحب خانہ سے پانی اور نمک کے سوا کسی اور شے کی فرمائش کرے، اور کھانے میں عیب نہ نکالے۔ جو طے کھالے اور شکر کرے کہ یہی تقاضہ ادب ہے۔ مثل مشہور ہے :

لیس للضیف ما اشتھی وتمنی، ان للضیف ما إلیه يقرب .

یعنی مہمان کو اپنی آرزو اور تمدن کا حق حاصل نہیں بلکہ اس کا حق بس اتنا ہے کہ جو اس کے سامنے پیش کیا جائے قبول کر لے۔

جب دسترخوان پر کوئی بڑا بیٹھا ہو تو اس سے پہلے کھانا شروع نہ کیا جائے۔ کہاوت ہے کہ صدارت بادشاہ کا حق ہے، اور کھانے کی ابتداء کرنے میں بڑے ہی کا حق ہے۔

بیان کیا جاتا ہے کہ کسی نے ایک حکیم کی دعوت کی تو انہوں نے کہا کہ تمین شرطوں سے قبول کرتا ہوں۔ اول یہ کہ تکلف نہ کرنا۔ دوم یہ کہ خیانت نہ کرنا۔ سوم یہ کہ ظلم نہ کرنا۔

اس نے پوچھا کہ تکلف کیا ہے؟ فرمایا: تکلف یہ ہے کہ جو تیرے پاس نہیں اس کی فکر کرنا۔

پوچھا کہ خیانت کیا ہے؟ فرمایا: خیانت یہ ہے کہ جو تیرے پاس ہے اس میں بجل کرے، اور بھائی کو نہ کھلانے۔

پوچھا کہ ظلم کیا ہے؟ فرمایا: ظلم یہ ہے کہ تو اہل و عیال کو محروم رکھے اور مہمان کو کھلانے۔

مزید کہا کہ جب آپ لوگوں کی دعوت کریں تو اگر وہ تھوڑے ہوں تو ان کے ساتھ بیٹھنے میں کچھ مضافات نہیں اور اگر آپ ان کی خدمت میں رہے تو یہ زیادہ اچھا ہے؛ اس لیے کہ دسترخوان پر خدمت کے لیے حاضر ہنا مردود میں داخل ہے، اور اگر قوم بہت ہو تو ان کے سامنے نہ بیٹھیں بلکہ خدمت کریں؛ اس لیے کہ مہمان کی تعظیم یہی ہے کہ آپ بذاتِ خود ان کی خدمت کریں۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے :

## هَلْ أَنَّكَ حَدِيْثَ ضَيْفِ إِبْرَاهِيْمَ الْمُكْرَمِيْنَ ۝ (سورة

ذاريات: ۲۲/۵۱)

کیا آپ کے پاس ابراہیم (علیہ السلام) کے معزز مہمانوں کی خبر پہنچی ہے؟۔  
کی تفسیر میں اہل علم نے فرمایا ہے کہ ان کی تظمیم یہی تھی کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام  
خود ان کی خدمت کیا کرتے تھے۔

میزبان کے لیے مستحب ہے کہ وہ کھانے کے دوران بلا اصرار کبھی کبھی مہمان کو کہہ دیا  
کرے کہ اور کھائیں؛ اس لیے کہ گھوڑا بغیر سیٹی کے پانی تھوڑا پیتا ہے، اور سیٹی سے زیادہ  
پیتا ہے، یوں ہی اونٹ بغیر حدی کے تھوڑا پانی پیتا ہے اور حدی سے زیادہ پیتا ہے۔ اسی  
طرح مہمان کو جب کہا جاتا ہے کہ 'مزید لیں، تو وہ زیادہ رغبت اور مزے سے کھاتا ہے؛  
لیکن اس سلسلے میں اصرار نہ چاہیے کہ اصرار برآ ہے۔

میزبان کو چاہیے کہ مہمانوں کے پاس خاموش نہ بیٹھا رہے کہ انہیں گھبراہٹ محسوس  
ہونے لگے۔ نہ ہی ان سے غائب ہو کہ یہ ظلم و حقارت کی بات ہے۔ نیز مہمانوں کے  
سامنے خادم پر غصہ نہ ہو کہ مہمان کے لیے جو افضل امر ہے وہ یہ ہے کہ خندہ پیشانی سے  
پیش آئے اور تعظیم کشادہ پیشانی میں ہے۔

یہ بھی زیبا نہیں کہ مہمانوں کے پاس ایسے لوگوں کو بٹھائے جن کا بیٹھنا ان کی طبیعت  
پر گراں ہو؛ اس لیے کہ یہ امر کھانے کی لذت کو خاک میں ملا دیتا ہے۔ جب مہمان فارغ  
ہوں تو ان کو اجازت طلب کرنی چاہیے، اور صاحب خانہ کو چاہیے کہ رونہ کرے؛ اس لیے  
کہ کبھی یہ روکنا ان پر بھاری ہوتا ہے، سوان کو جانے کی اجازت دے دے۔

حضرت محمد ابن سیرین فرماتے ہیں :

لَا تکرم أخاك بما يكره .

یعنی اپنے بھائی کا اکرام اس طرح نہ کر کہ اس کو برا معلوم ہو۔

بیان کیا جاتا ہے کہ ایک حکیم کی کسی نے دعوت قبول کی تو اس نے کہا کہ تین شرطوں پر قبول کرتا ہوں۔ اول تو مجھے زہر نہ کھلانا۔ دوم میرے ساتھ ایسے کونہ بھٹھانا جو تیرے نزدیک محبوب ہو؛ مگر میرے نزدیک مبغوض ہو۔ سوم مجھے قید خانہ میں قید نہ کرنا۔

چنانچہ جب حکیم صاحب اس کے گھر گئے تو اس کے ساتھ چھوٹا بچہ بٹھادیا گیا۔ جب کھانا کھا چکا تو صاحب خانہ اسے مزید کھانے پر اصرار کرنے لگا۔ اور جب اس نے رخصت ہونے کا ارادہ کیا تو اس نے کہا کہ 'ذرا اٹھیریے' تو حکیم نے اس سے کہا کہ تو نے تمام عہد توڑ دیے۔

جب بعض لوگ آ جائیں اور بعض ابھی نہ آئے ہوں تو جو آگئے ہیں ان کا حق ہے کہ انہیں کھانا پیش کیا جائے اور جو نہیں آئے ان کی رعایت کرتے ہوئے ان کو نہ انتظار کرو یا جائے۔ منقول ہے کہ تین چیزیں طبیعت کی سستی کا باعث ہیں: قادر جود یا کرے۔ چراغ جو صاف روشن نہ ہو۔ اور وہ کھانا جس پر کسی کا انتظار کیا جائے۔

صاحب ضیافت کو چاہیے کہ کھانا پہلے نہ رکھ دے بلکہ پہلے ہاتھ دھونے کے لیے پانی پیش کرے اور جب پانی ہاتھ دھونے کے لیے لا یا جائے تو عقل تو پہی کہتی ہے کہ پہلے ان کے ہاتھ دھلا جائیں جو مجلس کے آخر میں بیٹھے ہوں، اور صدر مجلس کا اخیر میں ہاتھ دھلا جائے؛ لیکن چونکہ اس طرح کرنے میں انھیں کھانا شروع کرنے سے روکنا ہے؛ لہذا خوبی تاخیر میں ہے۔

مگر لوگ صدر مجلس کے ہاتھ پہلے دھلانے کو پسند کرتے ہیں، اگرچہ کھانے سے پہلے ہوا اسی کو خوبی شمار کرتے ہیں۔ خیر اگر کوئی یوں بھی کرے تو کچھ مضا لقہ نہیں۔

ہاتھ دھولینے کے بعد اسے رومال سے پوچھنا قرین قیاس نہیں؛ اس لیے کہ ہاتھ تو دھوئے ہی اسی لیے تھے کہ چونکہ ہاتھ سے بہت سی چیزیں چھوٹی تھیں؛ لیکن لوگ اگر ہاتھ پوچھنے کو پسند کرتے ہیں تو یوں کر لیا جائے اس میں بھی کچھ مضا لقہ نہیں۔

جب کھانے کے بعد ہاتھ دھونا چاہیں تو بہتر یہ ہے کہ پہلے صدر مجلس کے ہاتھ دھلانے جائیں۔ بعض لوگوں نے بار بار طشت کے پانی کو پھینکنے کو مکروہ بتایا ہے اور یہ دلیل لائی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

**املاًوا الطسوس ولا تشبهوا بالمجوس . (۱)**

یعنی طشتوں کو بھر کر اوندھا کیا کرو اور مجوسیوں کی مخالفت کیا کرو۔

ایک اور حدیث میں ہے :

**أجمعوا وضوءكم يجمع الله شملكم . (۲)**

یعنی وضو کے پانی کو جمع کیا کرو؛ تاکہ اللہ تم کو جمعیت خاطر عطا فرمائے۔

کہا جاتا ہے کہ طشت کو ہر بار اوندھا کرنا عجمیوں کی عادت ہے، لیکن اس میں کچھ مضائقہ نہیں بلکہ یہ مرقت میں داخل ہے؛ اس لیے کہ چکنائی جب طشت میں آجائی ہے تو اگر پانی آدمی کے کپڑوں پر گرجائے تو وہ خراب ہوں گے۔

پہلے زمانے میں اکثر کھانا روٹی اور چھوہارے تھے، یا ایسا کھانا تھا جس میں چکنائی کم ہوتی تھی؛ لیکن اب اس زمانے میں طرح طرح کے سالن اور مرغ ان کھانے کھائے جاتے ہیں جس سے ہاتھ چکنے ہوتے ہیں تو اگر اس زمانہ میں ہر مرتبہ پانی پھینک دیا جائے تو کچھ مضائقہ نہیں؛ بہر حال دونوں صورتوں میں کوئی حرج نہیں۔

آدمی کو چاہیے کہ دوسرے کے لئے کی طرف نہ دیکھے؛ اس لیے کہ اس میں بے ادبی ہے، اور مہمان کو زیب نہیں دیتا کہ جس طرف سے کھانا آتا ہواں طرف تکتا رہے؛ کیونکہ یہ امر مخلوق کے نزدیک معیوب تصور کیا جاتا ہے۔ واللہ اعلم۔

(۱) شعب الایمان بیہقی: ۱۴۷/۸..... کنز العمال فی سنن الاقوال والافعال: ۹/۲۳۲ حدیث: ۵۳۳..... جامع الاحادیث سیوطی: ۱/۲۸۱..... ۲۶۲۲۰ حدیث: ۲۸۱/۱..... ۳۳۶۔

(۲) منذ شہاب قضاوی: ۱/۳۰۸..... شعب الایمان بیہقی: ۱/۵..... ۵۸۱..... کنز العمال: ۹/۲۳۲ حدیث: ۲۶۲۲۳..... جامع الاحادیث سیوطی: ۱/۱۰۵..... ۱۶۲۳۶ حدیث: ۱۶۲۳۶۔

## باب نمبر 56 : خلال کرنے کا بیان

حضرت ابن سیرین بیان کرتے ہیں کہ امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ خلال کے بارے میں فرمایا کرتے تھے :

إذا ترك وهن الأضeras .

یعنی جو خلال کو چھوڑ دے گا اس کی دائرہ میں کمزور ہو جائیں گی۔

حضرت جابر بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

لَا تغسلوا بالماء المشمس فإنه يورث البرص، ولا تخللو  
بالقصب فإنه يورث الأكلة .

یعنی دھوپ کے گرم پانی سے مت نہاؤ؛ کیونکہ یہ برص پیدا کرتا ہے اور بنس (کے تنکے) سے خلال نہ کیا کرو؛ کیونکہ یہ خارش پیدا کرتا ہے۔

حضرت اوزاعی فرماتے ہیں :

لاتخللو بالآس فإن ذالك يورث عرق النساء .

یعنی آس کا خلال نہ کیا کرو؛ کیونکہ یہ عرق النساء کا مرض پیدا کرتا ہے۔

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اگر آدمی خلال کرے تو جو کچھ دانتوں سے نکلے چاہے تو اُس کو نگل جائے اور چاہے تو تھوک دے؛ اس لیے کہ حدیث مبارکہ میں ان دونوں کو مباح فرمایا گیا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من أَكْل طَعَاماً فَمَا تَخْلَلَ فَلِيُلْفَظُ وَمَا لَا كَبَلَ سَانَهُ فَلِيُبَتَّلَعَ  
فَمَنْ فَعَلَ فَقَدْ أَحْسَنَ وَمَنْ لَمْ يَفْعَلْ فَلَا حَرْجٌ .

یعنی جس نے کھانا کھایا پھر خلال کیا تو جو کچھ خلال سے نکلے اس کو تھوک دے اور جوز بان لگانے سے نکلے اس کو نگل جائے، جو یوں کرے تو اس نے اچھا کیا اور جونہ کرے تو کچھ حرج نہیں۔<sup>(۱)</sup>

اگر گوشت کھانے کا ارادہ ہو تو مستحب ہے کہ پہلے لقمہ یا دو لقمہ روٹی کھالے؛ تاکہ دانتوں کے سوراخ بند ہو جائیں۔

ریحان، آس اور انار کی لکڑی سے خلال کرنا مکروہ ہے۔ اور کالی و پیلی بید کی لکڑی سے خلال کرنا مستحب ہے۔

جب آدمی کہیں مہمان ہو اور خلال کرے تو اس کو یہ زیب نہیں دیتا کہ جو کچھ دانتوں سے نکلے، اس کو وہاں پھینک دے؛ اس لیے کہ کسی کے کپڑوں کو لگنے کا اندیشہ ہے؛ بلکہ اُس کو اپنے پاس رکھے اور جب ہاتھ دھونے کے لیے طشت آئے تو اس میں ڈال دے پھر ہاتھ دھولے؛ اس لیے کہ یہ امر مردود میں داخل ہے۔

## باب نمبر 57 : پانی پینے کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: بیٹھ کر تین سانس میں پانی پینا مستحب ہے اور اگر ایک سانس میں یا کھڑے ہو کر کوئی پیے تو بھی کچھ مضائقہ نہیں۔ احادیث میں اس کے مباح ہونے اور مباح نہ ہونے کا حکم ملتا ہے۔ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

لا تشربوا الماء واحدة كشرب البعير واشربوا مثنى  
وثلث وسموا الله تعالى إذا شربتم واحمدوه إذا فرغتم .

(۱) سنن ابو داؤد: ۱/۱۳۱ حدیث: ۳۵..... مندرجہ ۳۳۲/۱۲: حدیث: ۸۸۳۸ ..... جامع الاصول: ۷/۱۳۱  
حدیث: ۵۱۱۲..... مندرجہ ۲۷۵/۱: حدیث: ۳۸۱..... شعب الایمان: ۱۲۵/۵: حدیث: ۲۰۵۳۔

یعنی ایک سانس میں پانی نہ پیا کرو، جیسے اونٹ پیتا ہے؛ بلکہ دو یا تین سانس میں پیو۔ اور جب پیتے وقت اللہ کا نام لو (یعنی بِسَمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ) اور جب پی لو تو اس کی حمد کرو (یعنی الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ)۔ (۱)

ایک دوسری حدیث میں آتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جب پانی پیتے تھے تو پہ پڑھتے تھے :

الحمد لله الذي جعله عذبا فراتا برحمته ولم يجعله ملحا  
أجاجا بذنو بنا . (٢)

یعنی اللہ تعالیٰ کا شکر ہے جس نے اپنی رحمت سے پانی کو میٹھا بنایا، اور ہمارے گناہوں کی شامت سے اس کو نیکین کھارانہ بنایا۔

جب آدمی کھانا کھا چکے تو یہ پڑھے :

الحمد لله الذي اطعمنا وسقانا وجعلنا من المسلمين.

یعنی اللہ کا شکر ہے جس نے ہم کو کھلایا اور میلایا اور ہم کو مسلمان بنایا۔

حضرت قادہ حضرت انس بن مالک سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کھڑے ہو کر پانی پینے سے منع فرمایا۔

جب کہ نزال بن سبرہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو وضو کا بجا ہوا پانی کھڑے ہو کر پیتے دیکھا ہے۔ پھر فرمایا کہ لوگ تو کھڑے ہو کر پانی پینے کو مکروہ کہتے ہیں اور میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اس طرح پیتے دیکھا ہے۔

حضرت عمر بن شعیب اپنے والد سے اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ نبی

(١) سنن ترمذی: ٣٠٢/٣ حديث: ١٨٨٥ ..... شعب الایمان: ٥/١٦ حديث: ٢٠١٥ ..... محمد کیر طبرانی: ١١٦  
١٦ حديث: ١٣٠٣ ..... کنز العمال فی السنن، الاقوال والاغفال: ١٥/٢٨ حديث: ٢٨٧

(٢) کنز العمال: ۷/ ۱۱۱ حدیث: ۱۸۲۲؛ ..... شعب الایمان: ۶/ ۳؛ ..... ۱۱۵/ ۳ حدیث: ۲۲۷۹ ..... اخبار مکہ فاہدی:

کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کبھی کھڑے ہو کر اور کبھی بیٹھ کر پانی پیتے تھے۔  
حضرت نافع بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ ہم تو  
کھڑے ہو کر اور چلتے پھرتے بھی کھاپی لیا کرتے تھے۔

لیکن ابراہیم بن سعید نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے اس کے خلاف ایک  
روایت نقل کی ہے کہ انہوں نے فرمایا :

لو يعلم الذي يشرب قائماً ما عليه لاستقاء .  
یعنی اگر کھڑے ہو کر پینے والا جان لے کہ اس میں کتنا گناہ ہے تو پھر وہ پانی  
پیا ہی نہ کرے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں : بیٹھ کر پانی پینا بہتر ہے، اس میں نہ صرف ادب  
ہے، بلکہ نقصان اور تکلیف سے نجات بھی ہے۔

حضرت شعیؑ فرماتے ہیں کہ کھڑے ہو کر پانی پینا صرف اس وجہ سے مکروہ ہے کہ  
مرض کو پیدا کرتا ہے اور نکیہ لگا کر کھانا بھی صرف پیٹ کے بڑے ہو جانے کے خوف سے  
مکروہ ہے؛ یعنی یہ ممانعت خیر خواہی کی وجہ سے ہے، حرام نہیں ہے۔

جس طرح مشک کے منہ سے پانی پینے کی ممانعت آئی ہے؛ کیونکہ یہ ممانعت شفقت  
کی وجہ سے ہے، حرام نہیں ہے۔ لیکن اگر کوئی مشک کو منہ لگا کر پانی پیے تو یہ بھی جائز ہے۔  
حضرت مجاہد کہتے ہیں کہ ٹونٹی (تل) کو منہ لگا کر اور ٹوٹی ہوئی جگہ سے پانی نہ پیے کہ  
وہاں شیطان بیٹھا رہتا ہے۔

## باب نمبر 58 : دائیں کو بائیں پر فضیلت

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں : جب آپ کوئی پینے کی چیز پیں اور آپ  
کے دائیں بائیں دیگر لوگ بھی موجود ہوں تو اول اس کو دینا چاہیے جو دائیں بیٹھا ہو؛

کیونکہ دائیں کو بائیں پرفضلیت ہے۔ اور پھر ارشاد رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
ہے کہ آپ ہر کام میں تیامن، کو پسند فرماتے تھے؛ چنانچہ اس ضمن میں فرمایا :  
إِذَا اعْتَرَضُ لَكُمْ طَرِيقًا فَتَيَا مِنْهُ .

یعنی جب تمہارے سامنے ایک مکان کو جانے کے دورانے آجائیں تو  
دائیں کو اختیار کرو۔

حضرت سہل بن سعد بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس ایک  
دودھ کا پیالہ پیش کیا گیا، آپ نے کچھ نوش فرمایا اور آپ کے دائیں طرف ایک نو عمر لڑکا تھا  
اور دائیں طرف بوڑھے بیٹھے تھے تو آپ نے اس سے فرمایا :  
أَنَّا ذَنَنَ لِي أَنْ أَعْطِيَ الْأَشْيَاخَ .

یعنی کیا میں بوڑھوں کو پہلے دے دوں؟۔

اس لڑکے نے عرض کی :

لا، ما كنت أوثر بنصيبي منك أحدا يار رسول الله . (۱)  
یعنی ہرگز نہیں یار رسول اللہ! میں آپ کا تبرک کسی کو کیونکر دے سکتا ہوں۔

چنانچہ آپ نے پہلے اس کو عطا فرمایا۔

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی  
دائیں جانب حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ تشریف فرماتھے اور دائیں جانب ایک اعرابی تھا  
جب آپ نوش فرمائے تو پہلے آپ نے اس اعرابی کو دیا۔ اس نے عرض کی کہ ابو بکر کو  
عنایت فرمائیے۔ آپ نے فرمایا :  
الأيمان فالأيمان .

(۱) صحیح بخاری: ۱۱۲/۳: ۲۳۶۶..... مندرجہ ذیل حدیث: ۱۵۸/۵: ۸۲۳۲..... مجمع کبیر طبرانی: ۱۵۱/۲: ۵۸۲۵۔

یعنی پہلے دائیں والا اس کا مستحق ہے۔<sup>(۱)</sup>  
کسی شاعر نے کیا خوب مظکر کشی کی ہے۔

صددت الکأس عنا أم عمرو

و كان الکأس مجرهاها اليمينا

یعنی أم عمرو نے پیالہ ہماری طرف سے ہٹالیا؛ حالانکہ پیالے کا دور دائیں طرف سے چلنا چاہیے تھا۔

حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
إِذَا انْتَعَلْتُ فَابْدأْ بِالْيَمِنِيِّ، وَإِذَا انْتَزَعْتُ فَابْدأْ بِالْيَسِيرِيِّ۔<sup>(۲)</sup>  
یعنی جب تم میں سے کوئی جوتا پہنے تو پہلے دائیں میں پہنے اور جب نکالے تو پہلے بایاں نکالے۔

نیز فرمایا :

لَا يَمْشِي أَحَدٌ كُمْ فِي نَعْلٍ وَاحِدٍ يَتَعَلَّهُمَا أَوْ لِيَخْلُعُهُمَا جَمِيعًا۔<sup>(۳)</sup>  
یعنی تم میں سے کوئی شخص ایک پاؤں میں جوتا پہن کرنے چلے، یادوں میں پہنے یادوں میں سے نکال دے۔

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے بارے میں آتا ہے کہ وہ ایک دن راستے میں تشریف لے جا رہی تھیں تو موزہ ان کے پاؤں میں لگ گیا تو آپ نے اس کو نکال دیا اور ایک ہی موزہ میں چلتی رہیں، اور فرمایا :

(۱) صحیح بخاری: ۳۹۰/۳..... صحیح مسلم: ۱۶۰۳/۳..... سنن ابو داؤد: ۳۹۱/۳..... حدیث: ۳۷۲۸..... سنن ابن ماجہ: ۱۱۳۳/۲..... حدیث: ۳۲۲۵..... سنن ترمذی: ۳۰۲/۳..... حدیث: ۱۸۹۳..... سنن داری: ۱۲۰/۲..... حدیث: ۲۱۱۶۔

(۲) مندرجہ ذیل حدیث: ۸۲۲۵۔

(۳) صحیح بخاری: ۷/۱۵۳..... حدیث: ۱۲۲۰/۳..... صحیح مسلم: ۵۸۵۶..... حدیث: ۲۰۹۷..... سنن ابن ماجہ: ۱۱۵۳/۲..... حدیث: ۳۶۱۷..... سنن ترمذی: ۲۲۲۲/۲..... حدیث: ۲۷/۲..... صحیح ابن حبان: ۲۷/۲/۱۲..... حدیث: ۵۳۶۰۔

لأخیین أبا هریرۃ .

یعنی میں تو ابو ہریرہ کے قول کی مخالفت کروں گی۔

کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس سے منع فرمایا ہے۔

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا یہ فعل عذر کی وجہ سے تھا؛ اس لیے کچھ مضا لئے نہیں اور اگر یہ فعل بغیر عذر کے ہو تو مکروہ ہے۔ چنانچہ اس طرح دونوں حدیثوں میں تطبیق ہو جاتی ہے۔

## باب نمبر 59 : گھر سے نکلنے اور دوست کی سنگت کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: آدمی کے لیے مستحب ہے کہ گھر سے نکلنے ہوئے یہ دعا پڑھے :

بسم الله توكلت على الله ولا حول ولا قوة إلا بالله .

یعنی اللہ کے نام سے شروع، اور اللہ ہی پر میں نے بھروسہ کیا اور نیکی کرنے کی قوت اور گناہ سے بچنے کی توفیق اللہ ہی کی طرف سے ہے۔

اس لیے کہ ہم تک یہ بات پہنچی ہے کہ جب اس نے ”بسم اللہ پڑھ لی تو فرشتہ کہتا ہے: ‘هدیت‘، یعنی توبہ ایت پا گیا۔ اور جب اس نے ”توکلت علی اللہ کہا تو فرشتہ کہتا ہے: ‘کفیت‘، تو محفوظ کر دیا گیا۔

یہ بھی مستحب ہے کہ جب گھر سے نکل تو اپنی نگاہ کو بے ضرورت دائمیں باسیں دیکھنے سے روکے رکھے، اور اپنی نگاہ قدموں پر رکھے؛ اس لیے کہ ادھر ادھر دیکھنے سے طرح طرح کی خواہیں جنم لیتی ہیں۔ دوسرے یہ کہ دائمیں باسیں دیکھنے میں راستے کا خیال نہ رہے گا، اور بے خبری میں کوئی تکلیف پہنچ جائے گی۔

جب تمہیں کوئی مسلمان آتا ہوا ملے تو پہلے اسے سلام کرو اور خندہ پیشانی سے اس کی طرف متوجہ ہو۔ اگر وہ تمہارا دوست ہو تو مصافحہ کرو اور اُس سے پہلے اپنے ہاتھ الگ نہ کرو، نیز مسکرا کر ملا کرو؛ اس لیے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِنَّمَا فَعَلَ ذَالِكَ تَحْتَاتَ ذُنُوبِهِ . (۱)

یعنی جس نے اس طرح کیا اس کے تمام گناہ مٹا دیے گئے۔

یہ بھی مستحب ہے کہ جب پیدل چلا جائے تو راستے کے کنارے کنارے چلا جائے اور سوار درمیان میں چلے؛ لیکن یہ حکم شہر کا ہے، اگر جنگل میں ہوں تو درمیان کا راستہ پیدل چلنے والے کے لیے ہے اور کنارے سوار کے واسطے۔

جوتے پہن کر چلنے والوں کے لیے مستحب یہ ہے کہ نگہ پاؤں والوں کے واسطے اچھا اور نرم راستہ چھوڑ دے۔ جب کوئی کافر یا عورت سامنے سے آئے تو اپنے لیے درمیان کا راستہ پسند کرے۔ ان سب کے بارے میں احادیث آئی ہیں۔

حضرت سہل ابن ابی صالح اپنے والد کی وساطت سے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِذَا أَسْتَقْبَلْتُمُ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى فِي الطَّرِيقِ فَاضْطِرُوهُمْ إِلَى أَضْيِقَهَا . (۲)

یعنی جب کبھی یہودی یا عیسائی تمہارے راستے میں آتا مل جائے تو انھیں نگ راستے سے جانے پر مجبور کیا کرو۔

حضرت مقداد بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

(۱) شعب الایمان تیجتی: ۳۷۳/۲ حدیث: ۲۲۳۰۔

(۲) مندرجہ ایک حدیث: ۳۹۱/۱..... مندرجہ ایک حدیث: ۲۲۷۲..... مندرجہ ایک حدیث: ۲۵۲۳..... مندرجہ ایک حدیث: ۱۳/۱۳..... مندرجہ ایک حدیث: ۷۵۶۷..... مندرجہ ایک حدیث: ۹۸۳۷/۱۰/۲۔

لیس للنساء نصيب في سواء الطريق . (۱)  
یعنی عورتوں کا پنج راستے میں کچھ حصہ نہیں۔

کسی عقل مند کو زیب نہیں دیتا کہ راستے میں ناک صاف کرے یا تھوکے کہ لوگوں  
کے پاؤں اس سے آلوہ ہوں۔

ایک آدمی کو چاہیے کہ بوڑھے اور نیک لوگوں کی صحبت میں بیٹھا کرے۔ نو عمر لڑکوں  
اور بے وقوف کی مجلس میں بیٹھنے سے پر ہیز کرے؛ کیونکہ اس سے آدمی کا دبدبہ جاتا رہتا  
ہے، اور چھپھوروں میں گنا جاتا ہے۔

ہاں! جس شخص کی صحبت آخرت کی طرف راغب کرے اور موت کی یادداشی اس  
کی صحبت اختیار کرنا مستحب ہے۔

دنیاداروں کی صحبت مکروہ ہے؛ یعنی وہ لوگ جو دنیا کے حریص ہیں اور اسی میں کھوئے  
رہتے ہیں؛ کیونکہ دنیادار آدمی لوگوں کے دل، عیش اور دین کو خراب کر دیتا ہے۔

اگر بازار جانے کی ضرورت نہ ہو تو اس میں کم جایا کرو؛ اس لیے کہ بازار میں سرکش  
شیطان نما انسان ہوتے ہیں یا یہ کہہ لیں کہ بھیڑ کی کپڑے پہنے ہوئے ہوتے ہیں۔ جب  
کوئی شخص بازار میں داخل ہو تو مستحب ہے کہ یہ کہے :

لا إلهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ،  
يَحْيِي وَيَمْبَتُ وَهُوَ حَمْيٌ لَا يَمْوُتُ أَبْدًا ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ  
بِيَدِهِ الْخَيْرُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ .

یعنی اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کی  
بادشاہی ہے، اور اسی کے لیے تمام تعریفیں ہیں۔ وہی زندہ کرتا اور مارتا ہے،

(۱) مجمع اوسط طبرانی: ۲۲۶/۳.....جامع الاحادیث سیوطی: ۳۰۲/۱۸.....کنز العمال فی سنن  
الاقوال والانفال: ۳۹۱/۱۶ حدیث: ۳۵۰۵۶۔

اور وہ زندہ ہے اس کو فنا نہیں۔ وہ عزت و جلال والا ہے۔ اسی کے دست  
قدرت میں ہر بھلائی ہے اور وہ ہر شے پر قادر ہے۔  
نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من قال ذالک في السوق فله بعدد من في السوق عشر  
حسنات . (۱)

یعنی جس نے بازار میں یہ کلمات کہے، اس کے لیے بازاریوں کی تعداد کے  
مطابق دس دس نیکیاں ہیں۔

## باب نمبر 60 : خرید و فروخت کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: کسی انسان کے لیے یہ مناسب نہیں کہ وہ امور  
تجارت میں منہمک ہو اور حال یہ ہو کہ بیع و شراء کے بنیادی احکام اور اس کے جائز و ناجائز کا  
بھی پتا نہ ہو۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

لا يبيعن في أسوقنا من لم يتفقه في الدين .

یعنی ہمارے بازاروں میں وہ شخص تجارت نہ کرے جو دین کی سمجھ بوجھ نہ  
رکھتا ہو۔

حضرت علی مرتضیٰ کرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں :

من اتجر قبل أن يتفقه في الدين فقد ارتطم في الربواثم  
ارتطم ثم ارتطم .

یعنی جو شخص بغیر دین کی سمجھ حاصل کیے تجارت کرے، سمجھو وہ پوری طرح  
سودی معاملات میں گرفتار ہوا۔

(۱) مصنف ابن ابی شیبہ: ۵۳/۱۳: حدیث: ۳۶۸۲۳..... منفرد وس دیلی: ۵۶۱/۳: حدیث: ۵۷۵۹۔

**مصطفیٰ جان رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :**

**رحم اللہ رجل سهل البيع و سهل الشراء و سهل القضاء**

**وسهل التقاضی . (۱)**

**یعنی اللہ رحم کرے اس شخص پر جو بیع و شراء میں، حکم لگانے اور تقاضا کرنے میں زمی سے کام لے۔**

**ایک دوسرے مقام پر ارشاد رسالت آب ہے :**

**من انظر معسراً أو وضع عنه أظلله الله تحت ظل عرشه يوم لا ظل إلا ظله . (۲)**

**یعنی جو شخص مقروض تگ دست کو مہلت دے یا معاف کر دے تو اللہ اس کو (قیامت کے دن) اپنے عرش کا سایہ عطا فرمائے گا۔ جس دن عرش کے سایہ کے علاوہ کوئی سایہ نہ ہوگا۔**

**حضرت محمد بن سیرینؓ کبھی کھار بازار جایا کرتے تو فرمایا کرتے :**

**بِأَهْلِ السُّوقِ سُوقَكُمْ كَاسِدَةٌ وَبِيُوعْكُمْ فَاسِدَةٌ وَجِيرَانَكُمْ حَاسِدَةٌ وَمَأْوَاكُمُ النَّارُ الْمَوْقَدَةُ .**

**یعنی اے بازار والو! تمہارے بازار کھوٹے ہیں، تمہاری بیج فاسد ہے، تمہارے پڑوںی حاصل ہیں اور جہنم تمہارا مخکانا ہے۔**

**یہ اس صورت میں ہے کہ جب تاجر جاہل ہو، سود کے لین دین سے نہ بچتا ہو۔ ورنہ اگر تاجر تجارت کے مسائل کا علم رکھتا ہو، متقی و پرہیزگار ہو تو وہ جہاد میں ہے؛ کیونکہ حدیث مبارکہ میں آیا ہے :**

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۳۲۲/۲.....۵۲۶۲: ۳۲۲/۲.....منابو بیلی مسلم: ۲۱۲/۲۱: حدیث: ۶۸۳۰۔

(۲) صحیح مسلم: ۲۳۰۲/۲.....۳۰۰۲: ۳.....سنن ترمذی: ۵۹۹/۳.....۱۳۰۲: ۳.....سننDarی: ۲۲۹/۲.....حدیث: ۲۵۸۸: ۱۱.....صحیح ابن حبان: ۳۲۳/۱.....۵۰۲۳: ۱.....مندرجہ قضاۓ: ۲۸۱/۱: حدیث: ۳۵۹۔

كسب الحلال أفضل من الجهاد .

یعنی حلال روزی کمانا جہاد سے افضل ہے۔

حضرت قائد فرماتے ہیں کہ ہم کو یہ حدیث پہنچی ہے :

ان الناجر الصدق تحت ظل العرش يوم القيمة .

یعنی سچا تاجر قیامت کے دن عرش کے سامنے میں ہوگا۔

جب کسی نے کوئی چیز پہنچی پھر وہ نادم ہو کر اقالہ کا طالب ہوا تو دوسرے شخص کو چاہیے کہ اس چیز کو پھیر دے؛ کیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من أقال نادما بيعته أقال الله تعالى عشرته يوم القيمة . (۱)

یعنی جو کوئی بیع کا اقالہ کرے گا تو قیامت کے دن اللہ اس کی خطاؤں کا اقالہ فرمادے گا۔ یعنی معاف کر دے گا۔

امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے بارے میں آتا ہے کہ ایک شخص نے آپ سے ایک اونی کپڑا خریدا، پھر وہ نادم ہو کر آیا اور اقالہ کا طلبگار ہوا۔ چنانچہ آپ نے اقالہ فرمایا، اور اپنے خادم کو فرمایا: اٹھو اور کپڑے کو اٹھا کر گھر لے جا؛ کیونکہ میری نیت بیع و شر اصرف یہ تھی کہ میں ان لوگوں میں داخل ہو جاؤں جن کے حق میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے :

من أقال نادما بيعته أقال الله عشرته يوم القيمة . (۲)

یعنی جو کوئی بیع کا اقالہ کرے گا، اللہ قیامت کے دن اس کی خطائیں معاف فرمادے گا۔

(۱) صحیح ابن حبان: ۱۱/۳۰۷ حدیث: ۵۰۲۹..... مندرجہ ذیل حدیث: ۲۷۸/۱..... جامع الاحادیث سیوطی: ۳۳۷/۲۰..... حدیث: ۲۱۲۲..... مندرجہ ذیل حدیث: ۲۷۸/۲..... جامع

(۲) صحیح ابن حبان: ۱۱/۳۰۷ حدیث: ۵۰۲۹..... مندرجہ ذیل حدیث: ۲۷۸/۱..... جامع الاحادیث سیوطی: ۳۳۷/۲۰..... حدیث: ۲۱۲۲..... مندرجہ ذیل حدیث: ۲۷۸/۲..... جامع

اور اب میں اس ارشاد رسالت مآب علیہ الصلوٰۃ والسلام میں داخل ہو گیا ہوں۔  
 جب آپ بازار سے کوئی چیز خریدیں اور بیچنے والا کہے کہ 'چکھ کر دیکھ لجیے، تو آپ کو  
 اسے کھانا نہ چاہیے؛ اس لیے کہ اُس نے کھانے کی اجازت اس لیے دی ہے کہ آپ اس کا  
 سودا خرید لیں۔ اور اگر بالفرض آپ اسے نہ لیں تو یہ کھانا شہر سے خالی نہ ہو گا۔ ہاں! اگر  
 اس نے اس میں کوئی خوبی بتائی اور آپ نے اس کو خرید لیا پھر وہ خوبی اس میں نہ پائی گئی تو  
 آپ کو پھیرنے کا (یعنی واپس کرنے کا) اختیار ہے۔  
 تاجر کو سودا بیچنے کے لیے قسم کھانا مکروہ ہے، اور سودے کے دکھاتے وقت درود پڑھنا  
 مکروہ ہے۔ مثلاً یوں کہہ :  
 صلی اللہ علیہ وسلم ما موجود هذَا .  
 یعنی اللہ کی رحمت ہونبی اکرم ﷺ پر، کیا ہی اچھا سودا ہے یہ!۔

تاجر کے لیے یہ بات درجہ استحباب میں ہے کہ اس کی تجارت اسے فرائض کی ادائیگی  
 سے غافل نہ کرے۔ جب نماز کا وقت آئے تجارت چھوڑ دے اور ان لوگوں میں داخل ہو  
 جن کا ذکر اس آیت کریمہ میں ہے :

رِجَالٌ لَا تُلْهِيْهُمْ تِجَارَةٌ وَلَا يَبْعُجُ عَنْ ذُكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ  
 وَإِيْتَاءِ الزَّكُوْنِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَقْلِبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ،  
 لِيَجُزِيْهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَرِيْدُهُمْ مَنْ فَضَلَّهُ... ۰ (سورہ  
 نور: ۲۲، ۳۸)

یہ وہ مردان خدا ہیں جنہیں تجارت اور خرید و فروخت نہ اللہ کی یاد سے غافل  
 کرتی ہے اور نہ نماز قائم کرنے سے اور نہ زکوٰۃ ادا کرنے سے (بلکہ دنیوی  
 فرائض کی ادائیگی کے دوران بھی) وہ (ہمہ وقت) اس دن سے ڈرتے رہتے  
 ہیں جس میں (خوف کے باعث) دل اور آنکھیں (سب) الٹ پلٹ ہو  
 جائیں گی۔ تاکہ اللہ انہیں ان (نیک) اعمال کا بہتر بدله دے جو انہوں نے

کیے ہیں اور اپنے فضل سے انہیں اور (بھی) زیادہ (عطایا) فرمادے۔  
اہل علم نے اس کی مختلف تفسیر فرمائی ہے۔ بعضوں کے نزدیک اس سے مراد وہ لوگ  
ہیں جو تجارت چھوڑ کر عبادت میں مشغول ہو گئے جیسے اصحاب صفحہ۔ اور بعض نے کہا کہ یہ  
وہ لوگ ہیں جو تجارت کرتے ہیں اور ان کی تجارت انھیں نماز اور ذکر اللہ سے نہیں روکتی  
اور وہ نماز کو اس کے وقت میں ادا کرتے ہیں۔

حضرت حسن بصری فرماتے ہیں :

کانوا يتجرون ولا تلهيهم تجارة عن ذكر الله وعن الصلوة .  
یعنی صحابہ کرام تجارت کرتے تھے اور ان کی تجارت ان کو اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی  
یاد سے نہ روکتی تھی۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: گویا اس آیت میں دونوں فریق داخل ہیں  
اور یہ آیت دونوں معنوں کا اختال رکھتی ہے۔ واللہ اعلم

## باب نمبر 61 : حکام کی اطاعت کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حاکم کی اطاعت رعیت پرواجب ہے جب تک  
وہ گناہ پر مجبور نہ کرے، اور جب وہ گناہ پر مجبور کرے تو اس کی اطاعت جائز نہیں۔ اور  
حاکم کے خلاف خروج جائز نہیں، سوائے لڑائی میں۔ ہاں! اگر وہ رعایا پر ظلم کرے، اور وہ  
اس کے ظلم سے بچنے کے لیے لڑیں تو جائز ہے۔

ہم نے حاکم کی اطاعت کو اس لیے واجب کہا کہ اللہ ارشاد فرماتا ہے :

أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَى الْأَمْرِ مِنْكُمْ ۝ (سورہ

نور: ۳/۵۹)

اے ایمان والو! اللہ کی اطاعت کرو اور رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی اطاعت کرو اور اپنے میں سے (اہل حق) صاحبان امر کی۔

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
اسمعوا و اطیعوا اولی الامر و لو استعمل عليکم عبد

جبشی . (۱)

یعنی سنو اور اطاعت کرو اپنے حاکم کی؛ اگرچہ جبشی غلام ہی ہو۔

حضرابن عباس بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
من رآی من أمیره شيئاً يکرہه فليصبر فإنه ليس أحد يغاري  
الجماعة شبراً فيموت إلامات ميّة جاهلية . (۲)

یعنی جو کوئی اپنے حاکم میں بری بات دیکھے تو صبر کرے؛ اس لیے کہ جو کوئی جماعت سے ایک باشند بھی جدا ہو کر مرے گا تو اس کی موت زمانہ جاہلیت کی موت کے مثل ہوگی۔

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کے بارے میں آتا ہے کہ جب یزید کے حاکم بننے کی خبر انھیں پہنچی تو فرمایا :

إن كان خيراً فرضينا وإن كان شراً فصبرنا .

یعنی اگر وہ بھلا ہے تو ہم راضی ہیں اور اگر وہ برا ہے تو ہم صبر کریں گے۔

بعض صحابہ کرام نے فرمایا: جب حاکم انصاف کریں تو رعایا پر اس کا شکر واجب ہے اور ثواب حاکموں کے لیے ہے۔ اور اگر رعایا پر ظلم کریں تو رعایا پر صبر لازم ہے اور

(۱) صحیح بخاری: ۶۲/۹: حدیث: ۷۱۳۲: ..... مسند بزار: ۳۵۲۲: ..... حدیث: ۷۳۷۲: ..... مسند عبد بن حمید: ۱/ ۲۵۰: ..... حدیث: ۱۵۲۰: ..... سنن کبریٰ بیہقی: ۸/ ۱۵۵: ..... حدیث: ۱/ ۲۰۳۹: .....

(۲) صحیح بخاری: ۳۷/۹: حدیث: ۷۰۵۲: ..... صحیح مسلم: ۱/۳: ..... حدیث: ۱۳۷۷: ..... مسند ابو عوانہ: ۳/ ۲۲۳: ..... مسند ابو بیعلی موصی: ۲۳۲/۳: ..... حدیث: ۱/۷۸: ..... مسند ابو بیعلی موصی: ۲۳۲/۳: ..... حدیث: ۲۳۲/۷: .....

گناہوں کا بوجھ حاکموں کی گردن پر ہے۔

جب حاکم گناہ پر مجبور کرے تو اس کی اطاعت جائز نہیں اس لیے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

لا طاعة لمحلوق في معصية الخالق . (۱)

یعنی مخلوق کی اطاعت خالق کی نافرمانی میں نہیں۔

حضرت نافع حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہم سے روایت کرتے ہیں کہ نبی رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

السمع والطاعة على المرء المسلم فيما أحب أو كره مالم

يؤمر بمعصية فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة . (۲)

یعنی ہر امر میں حاکم کی تابع داری ہر مسلمان پر واجب ہے خواہ وہ امر اس کو اچھا معلوم ہو یا بر الگے جب تک وہ حاکم گناہ کا امر نہ کرے۔ اور جب وہ گناہ کر امر کرے تو اس کی تابع داری جائز نہیں۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک لشکر کو کہیں بھیجا اور ان پر ایک شخص کو حاکم بنایا۔ ایک دن وہ حاکم اپنے لشکر پر غصہ ہوا اور آگ روشن کرائی اور پھر لشکر کو کہا کہ اس میں داخل ہو۔ بعض نے داخل ہونے کا ارادہ کیا اور بعض نے یہ کہا کہ ہم تو ہرگز نہ داخل ہوں گے، اور آگ چھوڑ کر بھاگ کھڑے ہوئے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس یہ واقعہ ذکر کیا گیا تو آپ نے فرمایا :

لودخلوها ما خرجوا منها أبدا لا طاعة في المعصية إنما  
الطاعة في المعروف .

(۱) سنن ترمذی، ترجمۃ الباب: ۲۰۹/۳..... مندرجہ ذیل حدیث: ۳۵۷/۵..... مندرجہ ذیل حدیث: ۳۵۸/۵..... مندرجہ ذیل حدیث: ۸۷۳/۲..... مندرجہ ذیل حدیث: ۵۵/۲

(۲) صحیح بخاری: ۵۲/۲۲ حدیث: ۲۲۱..... سنن ابو داؤد: ۲۱۱ حدیث: ۲۲۵/۷..... سنن ترمذی: ۳۰۰/۶..... مندرجہ ذیل حدیث: ۲۲۹..... مندرجہ ذیل حدیث: ۱۲۲/۹..... مندرجہ ذیل حدیث: ۲۲۳/۹..... مندرجہ ذیل حدیث: ۱۱۸/۱۳..... مندرجہ ذیل حدیث: ۵۷/۲۲

یعنی اگر اس آگ میں داخل ہو جاتے تو پھر کبھی نہ نکلتے۔ گناہ کے کام میں اطاعت نہیں، اطاعت تو فقط امر معروف میں ہے۔ (۱)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لِيُؤْيدَ هَذَا الدِّينَ بِالرَّجُلِ الْفَاجِرِ .  
یعنی اللہ اس دین کی تاسیف فاسق و فاجر سے بھی کروالیتا ہے۔

حضرت حذیفہ بن الیمان رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

لِيَعْشُنَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَمْرَاءٍ يَعْذِبُونَكُمْ وَيَعْذِبُهُمُ اللَّهُ تَعَالَى فِي النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ .

یعنی اللہ تم پر ایسے حاکم مقرر کرے گا کہ تم کو تکلیف دیں گے۔ اور اللہ ان کو قیامت کے دن آگ میں ڈال کر عذاب کا مزاچکھائے گا۔

حضرت موئی بن عبیدہ حضرت ایوب بن خالد سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

سِيَكُونُ عَلَيْكُمْ بَعْدِي أَمْرَاءٌ يَعْمَلُونَ بِمَا تَنْكِرُونَ  
وَيَأْمُرُونَكُمْ بِمَا لَا تَعْلَمُونَ فَأُولَئِكَ لَا طَاعَةَ لَهُمْ . (۲)

یعنی میرے زمانہ کے کچھ عرصہ بعد تم پر ایسے حاکم ہوں گے کہ ایسا عمل کریں گے جو تم کو برالگئے اور تم کو اس بات کا حکم کریں گے جسے تم جانتے نہ ہو گے؛ لہذا ایسے حاکموں کی اطاعت نہیں۔

(۱) صحیح بخاری: ۱/۱۳، ۲/۲۳۷ حدیث: ۳۹۹۵..... صحیح مسلم: ۳۷۲۹ حدیث: ۳۷۲۹..... مندرجہ ذیل: ۲/۲۲۵ حدیث: ۹۶۹..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۱/۳۷۲۷ حدیث: ۱۹۲..... دلائل الدوڑہ بیہقی: ۳۱۳/۳، حدیث: ۱۶۵۲..... مندرجہ ذیل مصلی: ۱/۳۷۲۹ حدیث: ۳۷۲۹.....

(۲) مندرجہ ذیل: ۲/۲۳۱، ۳/۱۱۲۷ حدیث: ۱۱۲۷..... مندرجہ ذیل: ۵/۳۹۳۲ حدیث: ۱۷۳۲..... الہاد والثانی ابن ابی عاصم: ۲/۱۸۲۰..... حدیث: ۱۸۲۰.....

حضرت زید بن عدی بیان کرتے ہیں کہ ہم لوگ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوئے، اور جاج بن یوسف کے ہاتھوں پہنچنے والی تکلیفیں بیان کی۔ جسے سن کر انہوں نے فرمایا :

اصبروا فإنَّه لَا يَأْتِي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ إِلَّا وَالَّذِي بَعْدَهُ شَرٌّ مِنْهُ۔<sup>(۱)</sup>  
یعنی صبر کرو؛ اس لیے کہ اگلا زمانہ اس سے بھی بدترین ہے۔  
اور یہ بات میں نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زبانی سنی ہے۔

## باب نمبر 62 : حاکموں سے تخفہ یا وظیفہ لینا کیسا؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: بادشاہ سے تخفہ یا وظیفہ لینے میں علا کا اختلاف ہے۔ بعض نے جائز کہا ہے، اور بعض نے ناجائز۔  
قالئین جواز کی دلیل یہ ہے حضرت علی ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے فرمایا :  
إِنَّ السُّلْطَانَ يَصِيبُ مِنَ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ فَمَا أَعْطَاكَ فَخُذْهُ  
فَإِنَّمَا يَعْطِيكَ مِنَ الْحَلَالِ۔

یعنی بادشاہ کے پاس حلال و حرام دونوں قسم کے مال پہنچتے ہیں، سوجomal وہ تمہیں دے اسے لے لیا کرو؛ کیونکہ وہ حلال مال میں سے دیتا ہے۔  
امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق اعظم بیان کرتے ہیں کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :  
مَنْ أُعْطِيَ شَيْئًا مِّنْ غَيْرِ مَسْأَلَةٍ فَلْيَأْخُذْهُ فَإِنَّمَا هُوَ رِزْقٌ مِّنْ رَّبِّهِ اللَّهِ۔

(۱) صحیح بخاری: ۲۱/۳۵۷..... سنن ترمذی: ۲۵۳..... منhad بن خبل: ۲۲..... منhad بن خبل: ۲۱۳۲..... مجمع صغیر طبرانی: ۱۳۱/۲..... منhad بن خبل: ۵۲۹..... حديث: ۳۳۳..... حديث: ۱۱۸۹..... مجمع صغیر طبرانی: ۱۳۱/۲..... منhad بن خبل: ۲۲.....

یعنی کسی کو کوئی چیز بن مانگے مل جائے تو اسے لے لینا چاہیے؛ کیوں کہ یہ  
اللہ کا اس کی طرف بھیجا ہوا رزق ہے۔<sup>(۱)</sup>

حضرت اعمش بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابراہیم علیہ الرحمہ امراء حکماء سے کچھ لینے کو  
برانہ جانتے تھے۔

حضرت جبیب بن ابو ثابت کہتے ہیں کہ میں نے ابن عمر اور ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ  
عنهما کی خدمت میں مختار بن عبید کے تھنے آتے دیکھے ہیں اور یہ حضرات انہیں قبول کیا  
کرتے تھے۔

حضرت حسن کے بارے میں آتا ہے کہ وہ بھی امراء کے تھائف قبول فرماتے تھے۔

امام محمد، امام ابو حنیفہ کی وساطت سے بیان کرتے ہیں کہ ان کے استاد حضرت جماد  
فرماتے ہیں کہ حضرت ابراہیم نجحی زہیر بن عبد اللہ ازدی کے پاس گئے۔ جو کہ حلوان کا  
عامل تھا۔ اور اس سے وہ اور ذرہ مدani اپنے وظیفہ کو طلب کرتے تھے۔

امام محمد فرماتے ہیں کہ ہمارا عمل اسی پر ہے جب تک یہ معلوم نہ ہو کہ یہ مال خالص  
حرام کا ہے اور یہی قول امام ابو حنیفہ کا ہے۔

نا جائز کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ حضرت جبیب بن ابو ثابت کہتے ہیں کہ کسی امیر  
نے حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ کی خدمت میں کچھ مال بھیجا۔ تو آپ نے پوچھا: کیا  
سب مسلمانوں کے پاس اتنا اتنا مال بھیجا گیا ہے؟ اس نے کہا: نہیں۔ فرمایا: پھر اسے لے  
جو۔ اور یہ آیت مبارکہ تلاوت فرمائی:

كَلَّا إِنَّهَا لَطْلَى نَزَّاعَةُ لِلشَّوَّى ۝ (سورہ معارج: ۷۰، ۱۵/۷۰)

(۱) مسند علی صحیحین حاکم: ۲۷۳/۵..... حدیث: ۲۳۲۳..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۵/۲۳۱..... موطا امام مالک:  
۶/۷۰..... حدیث: ۱۵۸۷۔

ایسا ہرگز نہ ہوگا، بے شک وہ شعلہ زن آگ ہے۔ سر اور تمام اعضاے  
بدن کی کھال اتار دینے والی۔

حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ وہ حضرت ابوذر رضی  
اللہ عنہ کے پاس سے گزرے، اور وہ مسجد کی دیوار پر پڑے سوتے تھے۔ آپ نے اپنے  
غلام سے کہا: یہ دینار لو اور یہاں یئٹھ جاؤ جب یہ شخص بیدار ہو تو یہ دینار اسے دے دینا۔  
اگر یہ لے لیں تو تو آزاد ہے۔

جب حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ بیدار ہوئے تو اس نے وہ دینار پیش کیے۔  
آپ نے لینے سے انکار کیا۔ اس غلام نے کہا: قبول کر لیجیے؛ کیونکہ یہ میرے لیے آزادی  
ہے۔ آپ نے فرمایا: میں نہیں لوں گا؛ کیونکہ اس میں میری غلامی ہے۔

حضرت ابووالک رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں :

درهم من تجارة أحب إلي من عشرة من عطاء .

یعنی میرے نزدیک تجارت کے ذریعے کمایا گیا ایک درہم کسی امیر کے عطا  
کیے ہوئے دس درہموں سے بہتر ہے۔

حضرت عبدالمعتمم بن اوریس اپنے والد کی سند سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت وہب  
بن معبہ نے فرمایا: ایک شخص حضرت ابو دردار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور  
کہنے لگا: اے ابو دردا! فلاں شخص نے مجھ کو بر ابھلا کہا اور مجھ پر ظلم کیا۔

آپ نے فرمایا: اگر تو سچا ہے تو تھوڑا زمانہ گزرنے دے اللہ اس کو عذاب میں بنتا کر  
دے گا۔ راوی کہتے ہیں کہ ابھی تھوڑے ہی دن گزرے تھے کہ وہ شخص کسی ظالم امیر کے  
پاس گیا، اور اس امیر نے اسے دس ہزار درہم دیے۔

حضرت ابو دردار رضی اللہ عنہ نے اس فریادی کو بلا یا اور فرمایا: اے میرے بھائی! تو  
سچا ہے، اللہ نے اس کو سخت عذاب میں گرفتار کیا ہے۔ اس نے کہا: اے ابو دردا! کیا آپ

انعام کو عذاب شمار کرتے ہیں؟۔

فرمایا: اللہ کی قسم! اگر اس کی پشت پر دس ہزار کوڑے پڑتے تو مجھے اس کے اچھا ہونے کی زیادہ امید تھی بُن بُن دس ہزار درہموں کے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: انعام، وظیفہ یا تخفہ کے قبول کرنے کے دو حکم ہیں: اگر اکثر مال امیر کا رشتہ اور ناحق ہو تو قبول کرنا جائز نہیں۔ ہاں! اگر یہ جانے کہ یہ مال خالص حلال کا ہے تو پھر جائز ہے۔ یوں ہی اگر اکثر مال حلال کا ہے، میراث میں ملا ہے یا تجارت کے ذریعے حاصل ہوا ہے تو قبول کرنے میں کوئی مضاائقہ نہیں جب تک یہ معلوم نہ ہو کہ جو مال خاص بھیجا ہے وہ حرام ہے یا اس میں شہبہ ہے؛ تاہم قبول نہ کرنا دونوں صورتوں میں افضل ہے۔

## باب نمبر 63 : دوسروں کے گھر میں جھانکنے کی ممانعت

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: کسی کو کسی کے گھر میں جھانکنا جائز نہیں، اور جھانکنے والا گناہ گار ہو گا۔ اگر جھانکا اور صاحب خانہ نے اس کی آنکھ پھوڑ دی تو اس میں علام کا اختلاف ہے۔ بعض نے کہا کہ صاحب خانہ پر کچھ نہیں، جبکہ بعض نے کہا کہ اس پر دیت ہے اور اسی پر ہمارا عمل ہے۔

صاحب خانہ کو بربی سمجھنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ حضرت ابن شہاب، سہل بن سعد الساعدی سے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے گھر میں جھانکا، اور آپ کے ہاتھ میں خار پشت تھا جس سے آپ سرمبارک کھجرا ہے تھے۔  
جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دیکھا تو فرمایا :

لو علمت أنك تنظرني لطعنتك بها في عينك إنما جعل

الإِذْنُ مِنْ أَجْلِ النَّظَرِ . (۱)

یعنی اگر مجھے معلوم ہوتا کہ تو مجھے جھانکے گا تو میں تیری آنکھ میں اس خار پشت سے کوچا مار دیتا، اجازت تو دیکھنے ہی کے لیے مقرر کی گئی ہے۔

حضرت ابوالزناند بواسطہ اعرج، حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے فرمایا :

لَوْ أَنْ أَمْرًا أَطْلَعْتُكُمْ بِغَيْرِ إِذْنٍ فَحَذَفْتُهُ بِحَصَّةِ فَفَقَاتٍ  
عِينِهِ لَمْ يَكُنْ عَلَيْكُمْ جَنَاحٌ . (۲)

یعنی اگر کوئی شخص تیرے گھر میں جھانکے اور تو کنکر سے اس کی آنکھ پھوڑ دے تو تھوڑ پر کچھ گناہ نہیں۔

قالیں دیت کی دلیل اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا یہ ارشاد پاک ہے :

**فَمَنِ اخْعَذَهُ عَلَيْكُمْ فَاغْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِغْلِيلٍ مَا اعْتَدَهُ عَلَيْكُمْ**

(سورہ بقرہ: ۱۹۳/۲)

پس اگر تم پر کوئی زیادتی کرے تم بھی اس پر زیادتی کرو؛ مگر اسی قدر جتنی اس نے تم پر کی۔

اور دوسری آیت میں فرمایا :

**وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عَوْقِبْتُمْ بِهِ** ۰ (سورہ بخل: ۱۲۶/۱۲)

اور اگر تم سزاد بینا چاہو تو اتنی ہی سزاد و جس قدر تکلیف تمہیں دی گئی تھی۔

لہذا حدیث، کتاب اللہ کے مخالف ہے، اور حدیث جب کتاب اللہ کی مخالف ہو تو

(۱) صحیح ابن حبان: ۳۵/۲۵ حدیث: ۷۱۰..... صحیح کبیر طبرانی: ۳۷/۲۵..... سنن داری: ۷/۲۵۲۳..... کنز العمال: ۹/۲۲۳۹.....

۲۵۲۳۲.....

(۲) صحیح بخاری: ۲۱۱/۲۱ حدیث: ۲۳۹۳..... صحیح مسلم: ۱۱/۱۱۶ حدیث: ۷۳۰..... سنن نسائی: ۱۵/۲۲ حدیث: ۲۷۸۲..... مصنف عبد الرزاق: ۳۱۵/۹ حدیث: ۷۲۷۸.....

اس کے ظاہری معنی سے ہٹ کر اس کی تاویل کی جاتی ہے، اور وہ قابل عمل نہیں ہوتی۔ اس کا بھی احتمال ہے کہ یہ حدیث منسوخ ہو، اور مذکورہ آیت سے قبل کی ہو۔

یہ بھی ہو سکتا ہے کہ حدیث سے ڈرانا دھمکانا مقصود ہونہ کہ وجوب کے لیے۔ اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کبھی ایسی بات فرمایا کرتے تھے جس کے ظاہری معنی اور ہوتے تھے جبکہ آپ کی مراد کچھ اور ہوتی تھی۔ جیسا کہ حدیث پاک میں آیا ہے کہ عباس بن مرداس الحنفی نے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مدح میں قصیدہ پڑھاتا تو آپ نے حضرت بلاں بن رباح سے فرمایا :

قم فاقطع لسانہ۔ (۱)

یعنی انہو اور اس کی زبان کاٹ دو۔

جس سے آپ کی مراد یہ تھی کہ اس کو کچھ دے دو، حقیقی معنی مراد نہ تھے؛ تو اسی طرح یہاں اس حدیث کو بھی سمجھنا چاہیے کہ آنکھ پھوڑنے سے آپ کی مراد یہ ہو کہ اس کے ساتھ ایسا کام کرنا چاہیے کہ پھر وہ کبھی جھانکنے کا نہ سوچے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

## باب نمبر 64 : تہمت کی جگہ سے نجات کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: آدمی کو زیب نہیں دیتا کہ اپنے آپ کو محل تہمت بنائے اور تہمت لگے ہوئے لوگوں کی صحبت میں نہ بیٹھے، اور ان سے کوئی ربط ضبط نہ رکھے؛ کیونکہ اگر ایسا کرے گا تو یہ بھی متنہم ہو گا اور اللہ جل مجده ارشاد فرماتا ہے :

إِذَا سَمِعْتُمْ آيَتِ اللَّهِ يُكَفِّرُ بِهَا وَيُسْتَهْزِأُ بِهَا فَلَا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ  
حَتَّىٰ يَحُوْضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ، إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ ۝ (سورہ نساء: ۲۳۰/۲۳)

(۱) *کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال*: ۱۰/۷۵۱ حدیث: ۳۰۱۸۶

....جب تم سنو کہ اللہ کی آئیوں کا انکار کیا جا رہا ہے اور ان کا مذاق اڑایا جا رہا  
ہے تو تم ان لوگوں کے ساتھ مت بیٹھو یہاں نتک کہ وہ (انکار اور تسمخ کو چھوڑ کر)  
کسی دوسری بات میں مشغول ہو جائیں؛ ورنہ تم بھی انہی عیسے ہو جاؤ گے۔  
نبی معلم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من تشبه بقوم فهو منهم . (۱)  
یعنی جو جس قوم سے مشابہت اختیار کرے وہ انہیں میں سے ہے۔  
حکیم لقمان فرمائے ہیں :

من يصحب صاحب السوء لم يسلم، ومن يدخل السوء  
يتهم، ومن لا يملک لسانه ندم .

یعنی جو بری صحبت میں بیٹھے گا وہ سالم نہ رہے گا۔ جو بری جگہ جائے گا وہ مبتهم  
ہو گا، اور جو اپنی زبان پر قابو نہ رکھے گا وہ نادم ہو گا۔

اور اسی طرح کے الفاظ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے بھی مردی ہیں۔

حضرت ابن شہاب حضرت علی بن حسن رضی اللہ عنہم سے روایت کرتے ہیں کہ ایک  
دن نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مسجد میں تشریف فرماتھے کہ آپ کی پچی حضرت صفیہ رضی  
اللہ عنہا تشریف لائیں۔ پھر جب وہ وہاں سے گھر کو لوٹیں تو آپ ان کو پہنچانے آئے۔  
راستہ میں دو انصاری جاتے ہوئے ملے، تو آپ نے فرمایا :

إنما هي عمتي صفية .

یعنی یہ میری پچی صفیہ ہیں۔

یہ سن کر انہوں نے عرض کی سبحان اللہ! (آپ نے کیا خیال فرمایا!)

(۱) سنن ابو داود: ۳۸/۱۱..... حدیث: ۳۵۱۲..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۷/۶۳۹..... مصنف عبد  
الرزاق: ۲۵۲/۱۱..... حدیث: ۲۰۹۸۶..... من شہاب قضاوی: ۱۳۱/۲..... حدیث: ۳۷۲۔

آپ نے ارشاد فرمایا :

إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنْ أَبْنَ آدَمَ مَجْرِي الدَّمِ، وَلَقَدْ خَشِيتَ  
أَنْ تَظْنَا فَتَهْلِكَ.

یعنی شیطان آدمی کی رگوں میں خون کی طرح دوڑتا ہے۔ مجھے ذر ہوا کہ اگر  
تم (میری بابت) کسی بدگمانی میں بیٹلا ہو گے تو ہلاک ہو جاؤ گے۔

ایک موقع پر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

مَنْ كَانَ يُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ لَا يَقْفَنُ مَوْاقِفَ التَّهَمَّاتِ .

یعنی جو اللہ اور روزِ آخرت پر ایمان رکھتا ہے اس کو چاہیے کہ تہمت کی گھبیوں  
پر کھڑا نہ ہو اکرے۔

## باب نمبر 65 : ہر کام میں نرمی برتنی چاہیے

فقیہ ابواللیث علیہ الرحمہ فرماتے ہیں: مسلمانوں کو چاہیے کہ ہر کام میں نرمی برتنی  
اور بغیر ذلت کے توضیح اختیار کریں۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

مَا دَخَلَ الرِّفْقَ فِي شَيْءٍ إِلَّا زَانَهُ وَمَا دَخَلَ الْخُرْقَ فِي شَيْءٍ  
إِلَّا شَانَهُ . (۱)

یعنی جس چیز میں نرمی داخل ہو وہ اسے زینت بخش دیتی ہے اور جس چیز  
میں سختی داخل ہو وہ اسے عیب دار کر دیتی ہے۔

حضرت مجاہد بیان کرتے ہیں کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

(۱) صحیح مسلم: ۳۸۷/۱۲ حديث: ۳۶۹۸..... سنن ابو داؤد: ۳۷۸/۲..... سنن ترمذی: ۲۲۲/۷  
حدیث: ۱۸۹۷..... سنن ابن ماجہ: ۲۲۳/۱۲..... حدیث: ۳۱۷۵۔

لو نظر الناس إلى خلق الرفق لم يروا مخلوقاً أحسن منه ولو  
نظروا إلى خلق الخرق لم يروا مخلوقاً أقبح منه . (۱)

یعنی اگر انسان زرمی کی تخلیق پر غور کرے تو اسے معلوم ہو گا کہ زرمی سے اچھی  
کوئی چیز پیدا ہی نہیں کی گئی۔ یوں ہی اگر سختی کی تخلیق پر نگاہ کرے تو اسے پتا  
چلے گا کہ سختی سے بری کوئی چیز پیدا نہیں ہوئی۔

حضرت عروہ ام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت کرتے ہیں کہ ایک  
شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے گھر میں آنے کی اجازت مانگی۔ آپ نے  
فرمایا: اسے آنے دو، گرچہ یہ بہت اچھا رشتہ دار نہیں ہے۔

پھر جب وہ اندر آگیا تو آپ نے اس کے ساتھ بڑی زرمی اور ملاطفت سے گفتگو  
کی۔ ام المؤمنین حضرت عائشہ فرماتی ہیں، میں نے عرض کیا یا رسول اللہ! آپ نے پہلے تو  
اس کے حق میں وہ کچھ فرمایا پھر ملامت سے گفتگو کی، اس کا کیا سبب ہے؟ فرمایا:

إن شر الناس منزلة يوم القيمة من أكرم ما في الناس اتقاء فحشه. (۲)

یعنی سب سے برا اقیامت کے روز و شخص ہو گا جس کی برائی کے خوف سے  
لوگ اس کی تنظیم کریں۔

حضرت ابوالدرداء رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ہم بہت لوگوں کے سامنے دانت نکالتے  
ہیں (یعنی مسکرا کر ملتے ہیں) حالاں کہ ہمارے دل ان کو لعنت ملامت کرتے ہیں۔

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

طوبى لمن تواضع فى غير منفعة وأنفق مالا جمعه فى غير  
معصية، ورحم أهل الذل والمسكنة، وخالف أهل الفقه والحكمة.

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۲۶۸/۲۳: ۲۰۰۵: ..... کنز العمال: ۳/۲۸: ۵۲۲۲: ۵۲۲۲: -

(۲) صحیح بخاری: ۱۸/۳۸۹: ۵۵۹۳: ..... صحیح مسلم: ۱۲/۳۸۱: ۳۶۹۳: ..... سنن ترمذی: ۷/۲۷۵: ۲۶۳: ۲۶۳: ..... مسن دیوبندی: ۱/۱۷۶: ۱۹۱۹: -

یعنی خوشخبری ہے اس شخص کے لیے جو کسی فائدہ کی امید رکھے بغیر تواضع و اعسار کرے، اور حلال مال کو نیک راہ میں خرچ کرے، اور مسکین اور ذلیل پر رحم کرے اور علم و حکمت والوں سے میل جوں رکھے۔ (۱)

حضرت ہشام بن عروہ اپنے والد کی وساطت سے اُم المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہم سے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں جھگڑے کا ایک مقدمہ لے کر آیا اور وہ دوسرے شخص سے جھگڑتا جاتا تھا ساتھ ہی کہتا تھا: 'حسبي الله ونعم الوكيل' (مجھے اللہ کافی ہے اور وہی بہتر وکیل ہے)۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إن الله تعالى يلوم عبده على العجز فأبلغ بنفسك عذرها  
في حجتها ثم قل حسبي الله ونعم الوكيل .<sup>(٢)</sup>

یعنی اللہ اس بندے کو اچھا نہیں سمجھتا جو خواہ خواہ اپنے آپ کو عاجز بنا دے؛ لہذا جو کچھ تجھے عذر ہے اس کو بیان کر، اور پھر جسی اللہ نعم الوکیل کہہ۔

حضرت حکیم لقمان نے اپنے بیٹے سے کہا :

يابني لا تكن مِرْأَةً فتلهظ ولا تكن حلوا فتبتلع .

یعنی اے میرے بیٹے! نہ اتنا کڑوا بن کر کوئی تجھے تھوک دے، اور نہ اتنا بیٹھا بن کر لوگ تجھے نگل جائیں۔

حضرت ابراہیم نخجی نے اللہ کے اس قول: وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابُهُمُ الْبُغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ ۝ (اور وہ کہ جب انہیں بغاوت پیشہ بدله لیتے ہیں۔) کی تفسیر میں فرمایا:

(١) الآحاد والثنائي: ٥٨ حديث ..... كنز العمال في سنن الأقوال والافتخار: ٩١٧ حديث: مسن شاهاب تقليدي: ٣٢٤ حديث ..... مسن شاهاب: ٣٢٥ حديث ..... مسن شاهاب: ٣ حديث ..... ٨٨٥ حديث ..... ٣٣٥٨٢

(٢) سنن ابو داود: ٣٣٣٨/٣ ..... سنند احمد بن حببل: ٣٦٢٩ ..... حديث: ٣٠٨/٣٩ ..... سنن  
ناسی: ٢/١٢٠ ..... حديث: ١٠٣٨/٧ ..... حاشیة الاصول في احاديث الرسول: ١٠٥/١٤ ..... حديث: ٢٧٠-٢٧١

وہ اہل ایمان کے لیے اس بات کو ناپسند کرتے تھے کہ وہ اپنی عزتِ نفس کو مجروح کرے۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے کسی عورت نے سوال کیا کہ میرے پڑوسیوں میں سے بعض میری اہانت کرتے ہیں اور بعض اکرام کرتے ہیں۔ آپ نے فرمایا :

أهنى من أهانك وأكرمى من أكرمك .

یعنی جو تیری اہانت کرتے ہیں تو ان کی اہانت کر، اور جو تیری عزت کرتے ہیں تو ان کی عزت کر۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے جو جواب ارشاد فرمایا وہی انصاف اور قرین عدل ہے؛ مگر جو فضیلت اختیار کرے اور برے کے ساتھ بھلانی کرے تو یہ بات افضل ہے؛ اس لیے کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مُّثُلُّهَا فَمَنْ عَفَّ وَأَصْلَحَ فَأُجْرُهُ عَلَى اللَّهِ ۝

(سورہ شورہ: ۳۲/۳۰)

اور برائی کا بدلہ اسی برائی کی مثل ہوتا ہے، پھر جس نے معاف کر دیا اور (معافی کے ذریعہ) اصلاح کی تو اس کا اجر اللہ کے ذمہ ہے۔ مشہور ہے کہ تین خصلتیں جتنی لوگوں کے اخلاق سے ہیں جو کسی کریم النفس کے سوا دیگر میں نہیں پائی جاتیں۔

- ۱) برائی کرنے والے پر احسان کرنا۔
- ۲) جو ظلم کرے اس کو معاف کرنا۔
- ۳) جو مجروم کرے اس پر خرچ کرنا۔

اور یہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے اس قول کے موافق ہے :

خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ۝ (سورہ

(اعراف: ۷۶/۱۹۹)

(اے حبیبِ مکرم!) آپ درگز رفرما اختیار کریں، اور بھلائی کا حکم دیتے رہیں اور جاہلوں سے کنارہ کشی اختیار کر لیں۔

حضرت علی بن زید حضرت سعید بن مسیب سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

رَأْسُ الْعُقْلِ بَعْدَ الْإِيمَانِ بِاللَّهِ مَدَارَةُ النَّاسِ، وَأَهْلُ الْمَعْرُوفِ  
فِي الدُّنْيَا هُمْ أَهْلُ الْمَعْرُوفِ فِي الْآخِرَةِ، وَلَنْ يَهْلِكَ امْرُؤٌ بَعْدَ  
الْمَشْوَرَةِ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: 'وَشَاوِرُوهُمْ فِي الْأَمْرِ' ۝ (سورة آل عمران: ۱۵۹/۳)

یعنی اللہ پر ایمان لانے کے بعد عقل لگتی بات یہ ہے کہ لوگوں سے بدارت پیش آیا جائے۔ جو دنیا میں اہل معروف ہیں وہی آخرت میں اہل معروف ہیں، اور مشورہ کے بعد کوئی شخص نقصان نہیں اٹھاتا؛ کیوں کہ اللہ کا قول اس پر شاہد ہے؟ اور (اہم) کاموں میں ان سے مشورہ کیا کریں۔ (۱)

## باب نمبر 66 : عصار کھنے کی فضیلت

حضرت میمون بن مہران حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے روایت کرتے ہیں :

إِمسَاكُ الْعَصَمَةِ سَنَةُ الْأَنْبِيَاءِ وَعَلَامَةُ الْمُؤْمِنِ .  
یعنی عصار کھنا انبیاء کرام علیہم السلام کی سنت اور اہل ایمان کی پیچان ہے۔  
حضرت حسن بصری رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ عصامیں چھ خوبیاں پائی جاتی ہیں :

(۱) کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال: ۳۰/۷۶ حدیث: ۱۷۶۔

سنة الأنبياء، وعلامة المؤمن، وزينة الصالحة، وصلاح على  
الأعداء - يعني الكلب والحياة وغيرهما - وعن الضعفاء،  
ورغم المنافقين، وزيادة في الطاعات .

یعنی یہ انبیا کی سنت ہے۔ مردِ مؤمن کی علامت ہے۔ نیک لوگوں کی زینت ہے۔ دشمنوں یعنی کتنے اور سانپ وغیرہ سے بچنے کے لیے ہتھیار ہے۔ ضعیفوں کا مددگار ہے۔ منافقوں کے لیے جھٹکی ہے۔ اور طاعت و نیکی میں اضافہ (کرنے کا باعث) ہے۔

منقول ہے کہ جب مؤمن کے ہاتھ میں عصا ہوتا ہے تو شیطان بھاگ جاتا ہے اور منافق و فاجر اس سے خوف کھاتا ہے۔ نیز جب وہ نماز پڑھتا ہے تو سترہ بن جاتا ہے اور جب وہ تحکم جاتا ہے تو اس سے سہارا لیتا ہے۔ علاوه بر یہ عصا کے اور بھی بہت سے فوائد ہیں جیسا کہ حضرت موسیٰ کے واقعہ میں اللہ تعالیٰ نے بیان فرمایا ہے :

هَيَ عَصَىٰ أَتَوْكَأُ عَلَيْهَا وَاهْشَ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِيٍّ وَلَيَ فِيهَا مَأْرِبٌ أُخْرَىٰ ۝ (سورة طہ: ۱۸، ۲۰)

یہ میری لائھی ہے، میں اس پر ٹیک لگاتا ہوں اور میں اس سے اپنی بکریوں کے لیے پتے جھاڑتا ہوں اور اس میں میرے لیے کئی اور فائدے بھی ہیں۔ بعض عرفانے بیان کیا ہے کہ عصا کے اندر ہزار قسم کے فوائد مضمرا ہیں۔

## باب نمبر 67 : مؤمن کو دنیا کم ملتی ہے

حضرت امیر معاویہ بن سفیان رضی اللہ عنہ نے فرمایا کرتے تھے :

أَمَا أَبُوبَكْرَ فَلَمْ يَرِدِ الدُّنْيَا وَلَمْ تَرِدْهُ، وَأَمَا عُمَرَ فَقَدْ أَرَادَتْهُ  
وَلَمْ يَرِدْهَا، وَأَمَا عُثْمَانَ فَقَدْ نَالَ مِنْهَا وَنَالَتْ مِنْهُ، وَأَمَا عَلَيِ

فکان یرجو منها أحیانا ویتر کھا أحیانا، و أما نحن فقد تمرغنا  
فیها ظهراً لبطن فلا ندرى إلى ما یصیر الأمر .

یعنی حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے دنیا کی خواہش نہیں کی اور نہ دنیا  
نہ ان کی خواہش کی۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے دنیا کی خواہش نہیں  
کی؛ مگر دنیا نے ان کی خواہش کی۔ حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ نے دنیا سے  
کچھ لیا اور دنیا نے ان سے کچھ لیا۔ اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کبھی کبھی دنیا کی  
آرزو کرتے تھے اور کبھی اس سے بالکل ترکِ تعلق کر لیتے تھے؛ لیکن ہم تو سر اپا  
دنیا میں ڈوبے ہوئے ہیں اور کچھ پتا نہیں انجام کار کیا ہو گا۔

حضرت زید بن ارقم نے فرماتے ہیں کہ ہم حضرت سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ  
کے پاس بیٹھے تھے، آپ نے پانی طلب کیا۔ لوگوں نے شہد کا شربت پیش کیا۔ جب اس کو  
منہ کے قریب لے گئے تو روپڑے۔ دیکھا دیکھی ہم بھی رونے لگے۔ کچھ دیر بعد ہم تو چپ  
ہو گئے مگر وہ نہ چپ ہوئے۔ پھر جب انہوں نے آنکھیں پوچھیں اور ہم نے عرض کی :  
اے خلیف رسول اللہ! کس چیز نے آپ کو اس قدر رلا یا؟۔

فرمایا: میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ تھا۔ میں نے دیکھا کہ آپ کسی  
چیز کو اپنی طرف سے ہٹاتے ہیں اور ظاہر میں وہاں کوئی شے نہ تھی۔ میں نے عرض کی،  
یا رسول اللہ! میں آپ کو دیکھتا ہوں کہ آپ کسی چیز کو ہٹاتے ہیں حالانکہ وہاں کوئی چیز  
نہیں۔ فرمایا :

هذه الدنيا تمثلت لي، فقلت لها إليك عنى فتنحت،  
قالت أما إنك إن تفلت عنى فلا يفلت عنى من بعدك .<sup>(۱)</sup>  
یعنی یہ دنیا مشکل صورت میں میرے سامنے آئی، میں نے کہا: دور ہو، تو وہ

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۳۲۵/۲۲: حدیث: ۲۷۸۶..... کنز العمال: ۱۸۲/۷: حدیث: ۱۸۵۹/۷۔

دور ہو گئی، پھر اس نے کہا: اگر چہ آپ میرے فریب میں نہ آئیں گے؛ مگر جو لوگ آپ کے بعد ہوں گے وہ مجھ سے نئے نہ پائیں گے۔

(حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ سر کا درود عالم علیہ السلام کے اُسی فرمان کے حیا میں) میں ڈرا کہ کہیں دنیا مجھ نہ آدبوچے۔ یہ فرماتے ہوئے آپ نے برتن اپنے ہاتھ سے نیچے رکھ دیا اور وہ شربت نہ پیا۔

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اگر کسی شخص کو دنیا کی حلال چیز میں جائے تو اس کے لینے میں کچھ حرج نہیں؛ مگر پھر بھی نہ لینا بہتر ہے کہ یہ اس کی آخرت کے لیے زیادہ نفع رسائی ہو گا؛ اس لیے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد پاک ہے:

حلالہا حساب و حرامہا عذاب۔ (۱)

یعنی اُس کے حلال میں حساب ہے اور حرام میں عذاب ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما نے فرمایا:

من أصحاب شيئاً من الدنيا نقص من آخرته وإن كان كريماً  
على الله، نعوذ بالله من مكر الله.

یعنی جس کسی کو دنیا میں سے کچھ حصہ پہنچا تو آخرت میں اس کا اتنا ہی حصہ کم ہو گیا اگرچہ وہ اللہ کے ہاں مقبول ہو۔ ہم اللہ کی خفیہ مدائیر سے اللہ ہی کی پناہ چاہتے ہیں۔

## باب نمبر 68 : قیامت کی نشانیاں

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت وکیع اپنی سند سے حضرت حذیفہ بن اسید رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ ایک روز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے

(۱) *کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال*: ۲۳۷/۱۳ حديث: ۶۳۸..... جامع الاحادیث سیوطی: ۲۰۲/۱۳  
حدیث: ۵۸۳۰..... مسندر دوسی، دیلی: ۵۸۵/۳..... حدیث: ۱۲۹۳۵

کھڑکی سے جہاں کا اور ہم قیامت کا ذکر کر رہے تھے، تو آپ نے فرمایا:

لَا تَقُومُ السَّاعَةَ حَتَّىٰ تَكُونَ عَشْرَ آيَاتٍ قَبْلَهَا: طَلْوَعُ  
الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا، وَالدَّجَالُ، وَالدُّخَانُ، وَوَدَابَةُ الْأَرْضِ،  
وَيَاجُوجُ وَمَاجُوجُ، وَخَرُوجُ عِيسَىٰ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَثُلَّتُ  
خَسْوَفٌ: خَسْفٌ بِالْمَشْرِقِ وَخَسْفٌ بِالْمَغْرِبِ وَخَسْفٌ  
بِجُزِيرَةِ الْعَرَبِ، وَنَارٌ تَخْرُجُ مِنْ قَعْدَنَ تَسْوِقُ النَّاسَ إِلَى  
الْمَحْشَرِ تَبِيتُ مَعَهُمْ إِذَا بَاتُوا وَتَقْبِيلُ مَعَهُمْ إِذَا قَالُوا . (۱)

یعنی قیامت اس وقت تک نہ آئے گی جب تک دس نشانیاں ظاہر نہ ہو جائیں:  
آفتاب کا مغرب سے طلوع ہونا۔ دجال کا پیدا ہونا۔ دھویں کا نکانا۔ دابة  
الارض (زمین سے جانور) کا نکانا۔ یاجوج و ماجوج کا نکانا۔ حضرت عیسیٰ کا  
آسمان سے نزول فرمانا۔ اور زمین تین جگہ سے ڈنس جائے گی: ایک شرق  
میں، ایک مغرب میں اور ایک جزیرہ العرب میں۔ نیز ایک آگ عدن سے  
نکلے گی اور تمام خلوق کو محشر کی طرف ہائک لے جائے گی اس کے ساتھ وہ آگ  
رات کرے گی جہاں وہ ٹھہریں گے، اور دوپہر کو ان کے ساتھ ہو گی جب وہ  
تیلولہ کریں گے۔

حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم کے سامنے جب کبھی دجال کا ذکر کیا جاتا تو آپ فرماتے:

إِنَّمَا أَمْرُهُ لَا يَخْفَى عَلَيْكُمْ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَيْسَ بِأَعْوَرٍ وَإِنَّ  
الْمُسِيحَ الدَّجَالَ أَعْوَرُ الْعَيْنِ الْيَمِينِ كَأَنْ عَيْنَهُ طَافِثَةٌ كَالْعَنْبَةِ .

(۱) صحیح مسلم: ۹۵/۱۲ حديث: ۵۱۶۳..... سنن ابن ماجہ: ۵۰/۱۲ حديث: ۳۰۳۱..... ۳۰۳۱: ۵۰/۱۲..... حديث: ۳۰۳۱: ۵۰/۱۲..... مسند رحمان: ۱۹۷/۱۹ حديث: ۸۲۳۵..... مسند شافعی: ۱۸۲/۳: ۸۳۸:-

(۲) صحیح بخاری: ۲۱۲/۲۲ حديث: ۲۸۵۸..... صحیح مسلم: ۳۹۹/۱ حديث: ۲۲۷..... مسند احمد بن حنبل: ۱۰/۱۰..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۲۳۶/۸..... اخبار کفر قمی: ۵/۱۷ حديث: ۱۸۵۱:-

یعنی دجال کا حال تم پر پوشیدہ نہ رہے گا؛ کیونکہ اللہ کا نہیں، اور بے شک  
مسیح دجال دائیں آنکھ سے کانا ہے۔ اُس کی دائیں آنکھ ایسی ہو گی جیسے ابھرا  
ہوا انگور۔

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

ما بعث اللہ تعالیٰ من نبی إلا أنذر قومه بالأعور الکذاب إنه  
أعور وإن ربکم ليس بالاعور مكتوب بين عينيه كافر . (۱)  
یعنی اللہ نے کوئی نبی ایسا مبعوث نہیں کیا جس نے اپنی قوم کو کانے کذاب  
(دجال) سے نہ ڈرایا ہو؛ لہذا سن لو کہ وہ کانا ہو گا اور تہہار ارب کانا نہیں۔ نیز  
اس کی دونوں آنکھوں کے درمیان ”کافر“ لکھا ہو گا۔

صاحب سر رسول حضرت سیدنا حذیفہ روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إن مع الدجال ماء ونارا، فماء ه نار ونارة ماء . (۲)

یعنی بے شک دجال کے ساتھ آگ اور پانی ہوں گے، اور (درحقیقت)  
اس کی آگ پانی ہو گی اور پانی آگ ہو گا۔

حضرت فاطمہ بنت قیس روایت کرتی ہیں کہ ایک رات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم نے عشا کی نماز میں تاخیر کی پھر باہر تشریف لائے اور فرمایا :

إنما حبسني حديث كان يحدثنی به تمیم الداري أن ابن عم  
له ركب البحر فوقع في جزيرة من جزائر البحر فإذا هو بقصر

(۱) صحیح بخاری: ۳۱۲/۲۲: حدیث: ۲۸۵۹..... مسند احمد بن حنبل: ۱۱۷/۲۲: حدیث: ۱۱۵۲۲..... منذ ابو یعلی  
مولی: ۷/۵۳: حدیث: ۲۹۲۰..... مسند طبلی: ۲۸۲/۳: حدیث: ۱۱۸۹۔۔۔۔۔

(۲) صحیح بخاری: ۱۱/۲۶۹: حدیث: ۳۱۹۲..... صحیح مسلم: ۱۲۵/۱۳: حدیث: ۵۲۲۲..... مجمع کبیر طبرانی: ۱۸۲/۱۲: حدیث: ۱۳۰۲۲..... شعب الایمان تیغی: ۱۵/۱۹۷: حدیث: ۲۸۹۸۔۔۔۔۔

فیہ رجل یجر شعرہ مسلسل بالاً غلال فقال له من أنت؟ فقال أنا  
الدجال أما خرج الرسول الأمي بعد؟ قال نعم، قال فأطاعوه أم  
عصوه؟ قال بل أطاعوه. قال ذلك شر لی خیر لهم .<sup>(۱)</sup>  
یعنی ایک بات کی وجہ سے مجھے تاخیر ہو گئی اور وہ بات یہ ہے کہ تمیم داری نے  
مجھ سے بتایا کہ میرا پچاڑ بھائی سمندر کے ایک سفر پر تھا، اچانک اس کا جہاز  
طوفان میں آکر کسی جزیرہ کے کنارے آگا، اور لوگ وہاں اُتر پڑے۔ میں نے  
وہاں ایک بڑا مکان دیکھا اس میں ایک شخص لمبے بالوں والا زنجیروں میں جکڑا  
پڑا ہے۔ میں نے اس سے پوچھا، تو کون ہے؟ اس نے کہا، میں دجال ہوں۔  
پھر دجال نے پوچھا: نبی اُمی ابھی مبعوث ہوئے یا نہیں؟ میں نے کہا: ہاں وہ  
مبعوث ہو گئے ہیں۔ اس نے پوچھا، لوگوں نے ان کی اطاعت کی یا نافرمانی؟  
میں نے کہا: اطاعت کی۔ اس نے کہا، یہ بات میرے لیے بری مگر ان کے حق  
میں اچھی ہے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اہل علم نے دجال کے بارے میں باہم  
اختلاف کیا ہے، بعض نے کہا کہ وہ اب تک قید ہے، اور اخیر زمانہ میں نکلے گا۔ اور بعض  
کہتے ہیں کہ وہ اب تک پیدا ہی نہیں ہوا اور اخیر زمانہ میں پیدا ہو گا، اور مخلوق سے اپنی  
عبادت چاہے گا، بے شمار یہودی اس کے ساتھ ہو جائیں گے، بہت سے شہروں میں  
پھرے گا اور بہت سی مخلوق اس کے فریب میں پھنس جائے گی۔ پھر حضرت عیسیٰ علیہ السلام  
نزول فرمائیں گے اور اس کو بیت المقدس میں بابِ لد پر قتل کریں گے، اور اسلام تمام  
روے زمین پر پھیل جائے گا۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

(۱) سنن ابو داؤد: ۲۰۳/۱۱ حديث: ۲۷۶.....الآحاد والثانی ابن ابی عاصم: ۳۶۹ حديث: ۲۸۲۳.....مجمع  
کبیر طبرانی: ۱۰۲/۱۸.....معرقة الصحابة ابو قیم اصحابی: ۳۲۲/۲۳ حديث: ۱۵۶.....

## باب نمبر 69 : سلیقہ گفتگو

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: صاحب عقل و خرد کو اس بات کا ہمیشہ خیال رکھنا چاہیے کہ اس کا کلام با وزن ہو یعنی حسب موقع محل ہو اور بے فائدہ بات زبان سے نہ لکھے۔ اگر وہ بے فائدہ باتوں میں لگ جائے تو فائدے کی بہت سی باتیں کھو بیٹھے گا۔ اور ہن سوال کسی چیز کا جواب نہ دے؛ اس لیے کہ یہ سفاہت اور ہلکے پن کی بات ہے۔

یوں ہی ایک عقل مند کو چاہیے کہ بے فائدہ کسی بات پر غصہ نہ کرے۔ کسی نے کیا خوب بات کہی ہے کہ آدمی کے جاہل ہونے کی علامت یہ ہے کہ جانوروں کو گالی دے؛ کیونکہ جانور پکارنے اور چلانے کے سوا کچھ نہیں جانتے؛ لہذا جانوروں کو برا بھلا کہنے میں مشغول ہو جانا کمالِ جہالت ہے۔

رواتیوں میں آتا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک آدمی کو سنا کہ وہ ہوا کو برا بھلا کہہ رہا ہے، تو آپ نے فرمایا :

من لعن شيئاً لم يكن أهلاً لها رجعت اللعنة عليه .  
یعنی جو شخص کسی ایسی شے پر لعنت کرے جو لعنت کی اہل نہیں تو وہ لعنت از خود کہنے والے پر لوٹ آتی ہے۔

حضرت ابو علیخ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے ایک شخص سواری پران کے پیچھے سوار تھا، پھر کیا ہوا کہ جانور ان دونوں کو لے کر گر گیا۔ اس شخص کی زبان سے اچانک نکلا :

تعس الشیطان .

(۱) سنن ابو داؤد: ۲۲/۱۳۔ حدیث: ۲۲۶۲۔ سنن ترمذی: ۷/۲۳۷۔ حدیث: ۱۹۰۱۔ مجمع کیر طبرانی: ۳۰۵/۱۰۔  
حدیث: ۱۲۵۸۸۔ شعب الایمان ترمذی: ۱۱/۲۲۷۔ حدیث: ۵۰۱۳۔

یعنی شیطان ہلاک ہو جائے۔

(جب یہ مقدمہ بارگاہ رسالت میں پیش ہوا) تو نبی اکرم علیہ السلام نے فرمایا :

لاتقل تعسِ إبليس فإنه عند ذلك يتعاظم حتى يكون ملء  
البيت ولكن قل بسم الله فإنه يصغر حتى يكون مثل الذباب .

یعنی یوں نہ کہہ کر ابلیس ہلاک ہو، کیوں کہ اس طرح کہنے سے وہ اتنا پھولتا  
ہے کہ پورے گھر میں سما جاتا ہے۔ بلکہ کہو بسم اللہ اس سے وہ اتنا چھوٹا ہو جاتا  
ہے کہ کمھی کے پر کے برابر معلوم ہوتا ہے۔<sup>(۱)</sup>

حضرت ساک بن حرب حضرت ابو لفافہ عددی سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے  
فرمایا: میں نے ایک جوان اونٹ لیا اور مدینہ منورہ میں داخل ہوا، سوچا کہ اسے بیچ دوں،  
کہ اتنے میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ پاس سے گزرے اور فرمایا: اے اعرابی!  
کیا تجھے یہ اونٹ کو بیچنا ہے؟۔

میں نے عرض کی: جی ہاں، اے رسول اللہ کے خلیفہ!

فرمایا: کتنے میں؟ میں نے عرض کی: ڈیڑھ سودرہم میں۔

فرمایا: سودرہم میں بیچنا ہے؟۔

میں نے عرض کی :

لا عافاک اللہ .

یعنی نہیں اللہ آپ کو عافیت سے رکھے۔

یہ سن کر آپ نے فرمایا :

لاتقل لا عافاک اللہ ولكن قل: لا وعافاک اللہ .

(۱) مسند احمد بن حنبل: جمل: ۳۳۲، حدیث: ۱۹۸، حدیث: ۲۰۵۹۱..... شعب الایمان: بیانی: ۳۰۱/۳..... حدیث: ۵۱۸۳..... مسن  
جامع نوری: جمل: ۳۳۰/۳۲، حدیث: ۱۵۵۰۸..... مجمع الزوائد: ۱۰/۱۸۶، حدیث: ۱۷۰۹۹۔

یعنی یوں نہ کہو بلکہ یوں کہو کہ نہیں، اور اللہ آپ کو عافیت سے رکھے۔

حضرت فقیر ابو لیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ حضرت ابو مکر رضی اللہ عنہ نے اس اعرابی کو گفتگو کا سلیقہ سکھایا یعنی فرمایا: لا عافاک اللہ، نہ کہہ؛ اس لیے کہ یہ کلام بد دعا کا وہم دلاتا ہے۔

ایک عاقل کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ کوئی بات سنتے ہی وہ اس کو جھوٹی یا سچی نہ خیال کر لے؛ اس لیے کہ اگر فوراً اس کی تصدیق کر دی تو شاید وہ جھوٹی ہو، اور اگر اس کی تکذیب کی تو ہو سکتا ہے وہ سچی ہو، ہاں یوں کہے کہ یہ بات میں نہیں سنی، یا میں اسے سرے سے نہیں جانتا۔

حضرت مسیح ابوبکر شیری سے اور وہ ابو سلمہ سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اہل کتاب توریت کو عبرانی زبان میں پڑھتے تھے اور مسلمانوں کو اس کا ترجمہ عربی میں سناتے تھے، تو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

لا تصدقوا أهل الكتاب و لا تكذبوا و قولوا آمنا بالله وما  
أنزل علينا وما أنزل من قبل .

یعنی اہل کتاب کی تصدیق نہ کرو اور نہ ہی تکذیب کرو، ہاں اتنا کہہ دیا کرو کہ ہم اللہ پر ایمان لائے اور اس پر جو ہم پر نازل ہوا اور جو ہم سے قبل نازل ہوا۔

بعض متفقین میں سے یہ مسئلہ دریافت کیا گیا کہ ایک شخص سے کسی نے پوچھا کہ تو فلاں نبی پر ایمان لاتا ہے، پھر اس نے اس نبی کا نام لیا، حالانکہ یہ شخص اس نبی کو نہیں جانتا۔ تو اب اگر وہ ہاں کہتا ہے تو ہو سکتا ہے وہ نبی نہ ہو اور اس نے غیر نبی کو نبی مان لیا۔ اور اگر وہ کہتا ہے ”نہیں“ تو شاید وہ واقعتاً نبی ہوں اور یہ ایک نبی کا منکر ہو گیا تو اب کیا کرے؟۔

فرمایا: اس کو یوں کہنا چاہیے: اگر واقعتاً نبی ہیں تو میں ان پر ایمان لاتا ہوں۔

حضرت ابو نصر محمد بن سلام علیہ الرحمہ سے ایک مرتبہ علم کلام کا ایک مسئلہ دریافت کیا

گیا تو آپ نے اس کا جواب دینے سے انکار کر دیا۔ کچھ لوگوں نے آپ سے عرض کیا کہ اگر اس طرح کے مسائل میں کبھی ہمیں ابہام و اشکال ہو جائے تو پھر ہمیں کیا کرنا چاہیے؟ آپ نے فرمایا: یہ کہہ دیا کرو:

آمنا باللہ وبجمعیع ما أراد اللہ وبجمعیع ما قال رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وبجمعیع ما أراد رسول اللہ ﷺ.  
یعنی ہم ان سب باتوں پر ایمان لائے جو اللہ نے ارشاد فرمائیں اور جو کچھ  
اس کی مراد ہے، اور ہم ایمان لائے ان سب باتوں پر جو رسول اللہ نے  
ارشاد فرمائیں اور جو ان کی مراد ہے۔

## باب نمبر 70 : تصاویر کی ممانعت

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ نے فرمایا: کسی شخص کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ کسی جاندار کی تصویر بنائے۔ ہاں! بے جان شے مثلاً درختوں وغیرہ کی تصویر بنانے میں کچھ مضافات نہیں۔ حضرت نافع حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہم سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

إِنَّ أَصْحَابَ هَذِهِ الصُّورِ يُعذَّبُونَ يَوْمَ القيمة وَيُقَالُ لَهُمْ أَحْيِوا  
مَا خَلَقْتُمْ .<sup>(۱)</sup>

یعنی تصویر بنانے والے قیامت کے دن عذاب میں گرفتار ہوں گے اور ان سے کہا جائے گا کہ اس کو زندہ کرو جس کی تم نے تخلیق کی ہے۔

(۱) صحیح بخاری: ۲۹۳/۷۔ حدیث: ۱۹۶۳۔..... صحیح مسلم: ۱۱/۲۱۔..... موطا امام مالک: ۵۷/۶۔  
حدیث: ۱۵۲۵۔..... سنن نسائی: ۱۲/۸۷۔..... حدیث: ۵۲۲۶۔..... سنن ابن ماجہ: ۳۷۲۶۔..... حدیث: ۲۱۲۲۔

حضرت سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم علیہ السلام نے فرمایا:

قال اللہ تعالیٰ: و من أظلم ممّن يخلق كخلقی . (۱)

یعنی اللہ فرماتا ہے: اس سے بڑھ کر ظالم اور کون ہو سکتا ہے جو میرے پیدا کیے کے مثل پیدا کرے۔ (یعنی میری تخلیق کا مقابلہ کرے)

حضرت مجاہد روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

لاتدخل الملائکة بيتا فيه كلب أو صورة فاما أن يقطع

رأسها أو تبسط . (۲)

یعنی فرشتے اُس گھر میں داخل نہیں ہوتے جہاں کتنا ہو یا تصویر ہو۔ ہاں اگر اس تصویر کا سر کاٹ دیا جائے یا تصویر کو فرش بنادیا جائے (تو پھر کوئی بات نہیں)۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ہم اسی کو اختیار کرتے ہیں یعنی جن کپڑوں پر تصاویر ہوں ان کو بچا دیا جائے تو کچھ مضائقہ نہیں۔

حضرت عطا اور حضرت عکرمہ فرماتے ہیں: ”تصاویر کا عزت و حرمت سے اچھی جگہ رکھنا ناجائز ہے؛ لیکن اگر تصاویر پاؤں میں روندی جائیں تو کچھ مضائقہ نہیں۔“

## باب نمبر 71 : بد کار عورت سے نکاح کا مسئلہ

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: زانیہ عورت سے نکاح میں اہل علم کا اختلاف ہے۔ بعض نے کہانا جائز ہے، اور اکثر نے کہا کہ جائز ہے، اور اسی پر ہمارا عمل ہے۔ پہلے گروہ کی دلیل یہ آیت ہے کہ اللہ نے ارشاد فرمایا:

(۱) صحیح بخاری: ۱۸/۳۳۰ حديث: ۵۲۹۷..... صحیح مسلم: ۱۱/۲۷ حديث: ۳۹۲۷۔

(۲) صحیح بخاری: ۱۱/۲۷ حديث: ۲۹۸۲..... صحیح مسلم: ۱۱/۱۳ حديث: ۳۹۳۳..... سنن ترمذی: ۹/۳۹۶ حديث: ۲۷۲۸..... سنن نسائی: ۱۳/۲۲۳ حديث: ۲۲۰۸..... سنن ابن ماجہ: ۱۱/۳۵ حديث: ۳۶۳۹۔

وَأَحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَآءَ ذِلِّكُمْ أَنْ تَبَغُّوْ بِأَمْوَالِكُمْ مُحْسِنُونَ غَيْرَ  
مُسَافِحِينَ ۝ (سورہ نساء: ۲۳۲)

اور ان کے سوا (سب عورتیں) تمہارے لیے حلال کر دی گئی ہیں تاکہ تم اپنے اموال کے ذریعے طلب نکاح کرو پا کے دامن رہتے ہوئے نہ کہ شہوت رانی کرتے ہوئے۔

یعنی غیر زانیہ سے، تو اللہ تعالیٰ نے غیر مسافح سے نکاح کو مباح قرار دیا؛ لہذا اس آیت سے ثابت ہوا کہ زانیہ سے نکاح باطل ہے، نیز ارشاد باری تعالیٰ ہے :

الزَّانِي لَا يَنْكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنْكِحُهَا إِلَّا  
زَانِ أَوْ مُشْرِكٍ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ۝ (پارہ ۱۸، سورہ: ۳)  
بدکار مرد سوائے بدکار عورت یا مشرک عورت کے (کسی پاکیزہ عورت سے) نکاح (کرنا پسند نہیں کرتا اور بدکار عورت (بھی) سوائے بدکار مرد یا مشرک کے (کسی صالح شخص سے) نکاح (کرنا پسند نہیں کرتی، اور یہ ( فعلِ زنا) مسلمانوں پر حرام کر دیا گیا ہے۔

بعض صحابہ کرام سے مروی ہے کہ کسی نے ان سے پوچھا ایک آدمی نے ایک عورت سے زنا کیا پھر اس سے نکاح کر لیا آپ اس بارے میں کیا فرماتے ہیں؟ - فرمایا: یہ تو پہلے سے بھی برآ ہے۔

ام المؤمنین حضرت سیدنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے کسی نے یہی مسئلہ پوچھا تو آپ نے بھی اس کو ناجائز ہی فرمایا۔

جائز کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ حضرت سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے کسی نے پوچھا کہ ایک شخص نے ایک عورت سے زنا کیا پھر اسی سے نکاح کر لیا اس کا کیا حکم ہے؟ - فرمایا :

أوله سفاح و آخره نکاح لا يحرم الحرام الحلال، والنکاح

مباح فلا يحرم السفاح النكاح .

یعنی پہلا زنا اور دوسرا نکاح ہے، اور حرام حلال کو حرام نہیں کر سکتا؛ لہذا (زانی سے) نکاح مباح ہے، اور زنا مباح کو حرام نہیں کرتا۔

آگے فرمایا:

هذا بمنزلة من أكل من نخلة إنسان في أول النهار ثم  
اشتراها في آخره .

یعنی یہ اس طرح ہے جیسے کسی نے کسی دوسرے کی کھجور کے درخت سے صبح کو کچھ کھجور یہیں کھالیں اور شام کو اس درخت کو خرید لیا۔

اور اللہ تعالیٰ کے مذکورہ قول (الزَّانِي لَا يَنْكِحُ إِلَّا زَانِيًّا أَوْ مُشْرِكًا) کی تاویل میں حضرت سعید بن جبیر اور حضرت ضحاک نے فرمایا ہے :

الزانى لا يزنى إلا بزانية مثله .

یعنی زانی زنا نہیں کرتا مگر اپنی ہی مثل زانی سے

ٹھیک یہی تاویل حضرت سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے بھی مردی ہے۔

نیز یہ بھی متقول ہے کہ یہ آیت منسوخ ہے؛ کیونکہ ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے عرض کیا :

‘میری عورت کسی پاتھک لگانے والے کے پاتھکو نہیں روکتی’ - فرمایا:  
طلقبہ .

یعنی اس کو طلاق دے دو۔

اس نے عرض کی: مگر مجھے اس سے بہت محبت ہے۔ فرمایا:  
امسکھا .

یعنی پھر اسے طلاق نہ دے، اور اپنی زوجیت میں روک کر رکھ۔

## باب نمبر 72 : افضل کون؟ فقیر یا غنی

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: علماء کرام نے فقیر کے مالدار سے افضل ہونے کی بابت اختلاف کیا ہے۔ بعض نے کہا کہ غنی افضل ہے اور بعض نے کہا کہ فقیر اور حاصل اختلاف یہ ہے کہ غنی صاحع افضل ہے یا فقیر صاحع؟۔

بعض نے کہا کہ غنی صاحع افضل ہے، اور بعض نے کہا کہ فقیر صاحع، اور یہی ہمارا مذہب ہے۔ جو لوگ کہتے ہیں کہ غنی افضل ہے اُن کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے :

وَوَجَدَكَ عَائِلًا فَأَغْنَىٰهُ (سورة الحج: ٣٩٣)

اور تمہیں حاجت مند پایا پھر غنی کر دیا۔

تو اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی پر غنا کے ذریعہ احسان جلتا یا، اس سے معلوم ہوا کہ اگر غنا افضل نہ ہوتا تو اللہ احسان نہ جلتا۔ نیز نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد ہے : ما أحسن الغنى مع التقى .

یعنی غنا تقوی کے ساتھ کیا ہی اچھا ہے۔

حضرت عمر بن العاص رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

نعم المال الصالح للرجل الصالح . (۱)

یعنی صاحع مال صاحع آدمی کے لیے کتنا اچھا ہے۔

حضرت ہشام روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے فرمایا : کرمکم تقواکم، وشرفکم غناکم، وأحسابکم أخلاقکم .

(۱) صحیح ابن حبان: ۳۲۱/۱۳ حدیث: ۳۲۷۹..... مسن احمد بن حنبل: ۱۲۵/۳۶..... شعب الانیان بیہقی: ۱۲۳۱..... معرفۃ الصحابة، اصحابی: ۱۲۸/۱۳..... حدیث: ۲۲۵۵۔

یعنی تمہارا کرم تقویٰ ہے، تمہارا شرف غنا ہے، اور تمہارا حسب تمہارے اخلاق میں ہے۔

بعض متقدیمین نے فرمایا :

المال في الغربة وطن والفقير في الوطن غربة.

یعنی مال سافرت میں وطن ہے اور فقر وطن میں سافرت ہے۔

ایک شاعر نے اسی مضمون کو یوں نظم کیا ہے۔

الفقر في أو طاننا غربة

والمال في الغربة أو طان

یعنی فقر اپنے وطن میں سافرت ہے، اور مال سافرت میں وطن ہے۔

اور جس نے فقر کا جامہ پہن لیا ہے وہ جہاں بھی جائے گا مسافر ہی لگے گا۔

حضرت محمد بن کعب القرطبی فرماتے ہیں :

إِنَّ الْغُنْيَ إِذَا كَانَ تَقِيًّا يَضَعُفُ اللَّهُ لَهُ الْأَجْرُ مُرْتَبِينَ .

یعنی مال دار اگر متقیٰ ہو تو اللہ اس کو دو گناہ و ثواب عطا فرمائے گا۔

اس کے بعد آپ نے یہ آیت مبارکہ تلاوت فرمائی :

وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى إِلَّا مَنْ أَمْنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزَاءُ الْضَّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ آمِنُونَ ۝ (سورہ سباء: ۳۲، ۳۳)

اور نہ تمہارے مال اس قابل ہیں اور نہ تمہاری اولاد کہ تمہیں ہمارے حضور قرب اور نزد یکی دلائکیں مگر جو ایمان لا یا اور اس نے نیک عمل کیے، پس ایسے ہی لوگوں کے لیے دو گناہ اجر ہے ان کے عمل کے بد لے میں اور وہ (جنت کے) بالاخانوں میں امن و امان سے ہوں گے۔

حضرت سعید بن میتب کہتے ہیں: اس ماں میں خیر و برکت نہیں جو حلال سے جمع نہ ہوا ہو، کہ اس سے نہ اس کا حق نکالا جائے، نہ دوسروں کی آبرو اس سے بچائی جائے، اور نہ ہی اس سے صلہ رحمی کی جائے۔

حضرت ہشام بن عروہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا: جس وقت حضرت زبیر بن عوام کا مال تھائی حصہ نکالنے کے بعد تقسیم کیا گیا تو چار کروڑ رہم تھا۔

مردی ہے کہ حضرت عبد الرحمن بن عوف کی ازدواج کی تعداد تین تھی، ایک کو مرض الموت میں طلاق دے دی سوان کے ورثا نے ان کے وصال کے بعد اس کے حصہ پر جو کر آٹھویں حصہ کی تھائی تھی تراہی ہزار درہم پر صلح کر لی تو اس حساب سے کل ماں آٹھ ہزار کم چار لاکھ درہم یعنی (392000) ہوا۔

حضرت سیدنا سفیان بن عینیہ حضرت عمرو بن دینار سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت سیدنا طلحہ بن عبید اللہ رضی اللہ عنہ کی یومیہ آمدنی ایک ہزار اوپر تھی۔

فقر و غنا سے افضل بتانے والوں کی دلیل اللہ کا یہ فرمان ہے :

إِنَّ الْأَنْسَانَ لَيَطْغِي أَنَّ رَأَاهُ اسْتَغْفَنِي ۝ (سورة علق: ۶۹۶)

(نافرمان) انسان سرکشی کرتا ہے۔ اس بنا پر کہ وہ اپنے آپ کو (دنیا میں ظاہر ا) بے نیاز دیکھتا ہے۔

تو اللہ تعالیٰ نے اس بات کی وضاحت فرمادی کہ دولت و غنا نافرمانی و طغیانی پر برا بیگنیتہ کرتی ہے۔

دوسرے مقام پر ارشاد باری تعالیٰ ہے :

وَمَا نَرَاكَ اتَّبَعَكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَادُلَنَا ۝ (سورة ہود: ۱۱)

اور ہم نے کسی (معزز شخص) کو تمہاری پیروی کرتے ہوئے نہیں دیکھا

سوائے سطحی رائے رکھنے والے پست و حقیر لوگوں کے۔  
پس اللہ تعالیٰ نے اس بات کی خبر دے دی کہ انہیا کے تابعین فقیر ہی ہوتے ہیں۔  
حضرت آباؤں حضرت انس بن مالک سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

لکل أحد حرفة وحرفتي اثنتان: الفقر والجهاد، فمن

أحبهما فقد أحبني ومن أبغفهمما فقد أبغضني . (۱)

یعنی ہر کسی کا ایک پیشہ ہوتا ہے اور میرے دو پیشے ہیں: ایک فقر اور دوسرا  
جہاد، تو جس نے ان دونوں سے محبت کی اس نے مجھ سے محبت کی اور جس نے  
ان سے نفرت کی اس نے مجھ سے نفرت کی۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
ارشاد فرمایا :

اللَّهُمَّ مِنْ أَحْبَنِي فَارْزُقْهُ الْعَفَافَ وَالْكَفَافَ وَمِنْ أَبْغَضَنِي  
فَاكْثِرْ مَالَهُ وَوَلَدَهُ . (۲)

یعنی اے پروردگار! جو مجھ کو دوست رکھے تو تو اسے عفت عطا فرماء اور بقدر  
کفایت اسے روزی دے اور جو مجھ سے دشمنی رکھے تو اس کو مال اور اولاد کی  
کثرت دے دے۔

حضرت مجاہد بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے فرمایا :  
ما أصحاب عبداً شيئاً من الدنيا إلا نقص من درجاته عند الله  
تعالى و إن كان كريما على الله .

(۱) مندرجہ ذیلی: ۳۳۹ حدیث: ۵۰۲۱۔ لیکن شیخ قنتی نے 'تذكرة الموضوعات' میں اسے موضوع قرار  
دیا ہے۔ اللہ رسولہ اعلم۔ -چیا کوئی۔

(۲) شعب الایمان تیعنی: ۱۱۱ حدیث: ۱۲۵۳..... کنز العمال فی سنن الاقوال والاعمال: ۳۸۳/۶۔

یعنی کس بندے کو دنیا میں کوئی شنبیں ملتی، مگر اللہ کے ہاں اس کا کوئی درجہ کم ہو جاتا ہے، اگرچہ وہ اللہ کے ہاں مقبول ہو۔

حضرت سیدنا عیسیٰ ابن مریم علیہما الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا :

**الْفَقْرُ مُشْكَةٌ فِي الدُّنْيَا وَمُسْرَةٌ فِي الْآخِرَةِ وَالْغَنِيُّ مُسْرَةٌ فِي الدُّنْيَا مُشْكَةٌ فِي الْآخِرَةِ .**

یعنی فقر اس دنیا میں مشکت ہے اور آخرت میں خوشی کا موجب ہے، جبکہ غنا دنیا میں خوشی ہے اور آخرت میں مشکت کا باعث ہے۔

حضرت سیدنا انس بن مالک روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دعا فرمایا کرتے تھے :

**اللّٰهُمَّ احْيِنِي مَسْكِينًا وَأَمْتَنِي مَسْكِينًا وَاحْشِرْنِي فِي زَمْرَةِ الْمَسَاكِينِ .**

یعنی اے اللہ! مجھے مسکینی میں زندہ رکھ، اور اسی پروصال فرما اور میرا حشر مسکینوں کے گروہ میں کر۔

کسی نے عرض کی، یا رسول اللہ! ایسا کس لیے کہا؟ - فرمایا :

**لَأَنَّهُمْ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ قَبْلَ الْأَغْنِيَاءِ بِأَرْبَعِينَ خَرِيفًا، وَلَا أَنَّ الْفَغْنِيَ يَتَمَنَّى عِنْدَ مَوْتِهِ أَنْ لَوْ كَانَ فَقِيرًا وَلَا يَتَمَنَّى الْفَقِيرُ أَنْ لَوْ كَانَ غَنِيًّا . (۱)**

یعنی اس لیے کہ فقیر غنی سے چالیس سال پہلے جنت میں داخل ہوں گے۔ اور موت کے وقت غنی تمنا کرے گا کہ کاش میں فقیر ہوتا، جب کہ فقیر موت کے وقت غنی ہونے کی تمنا نہ کرے گا۔

(۱) سنن ترمذی: ۳۵۲/۸..... سنن ابن ماجہ: ۲۲۷۵..... سنن ابی داود: ۱۵۷/۱۲..... متندرک حاکم: ۱۸۱..... حدیث: ۲۸۲..... شعب الایمان تیہقی: ۳۹۱/۳..... حدیث: ۱۳۳۳۔

تو اگر فقیر کے لیے سوائے اس کے۔ کہ قیامت میں اس کا حساب کم اور ہلاکا ہوگا۔  
کوئی اور فضیلت نہ ہوتی تب بھی یہی اس کے لیے کافی وافی تھا۔  
منقول ہے کہ قیامت کے دن اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا اپنے بندے پر بڑا احسان یہ ہوگا  
کہ اللہ بندے سے فرمائے گا :

**الْمُأْجُولُ ذَكْرُكَ .**

یعنی کیا تیر انام میں نے فقر کے سبب گم نہیں کیا۔

ایک شاعر نے اس ضمن میں دو شعر کہے ہیں۔

دلیلک أَنَّ الْفَقْرَ خَيْرٌ مِّنَ الْغَنَىِ

وَأَنَّ قَلِيلَ الْمَالِ خَيْرٌ مِّنَ الْكَثِيرِ

لِقَاؤُكَ مَخْلوقًا عَصِيَ اللَّهُ بِالْغَنَىِ

وَلَمْ تَرْ مَخْلوقًا عَصِيَ اللَّهُ بِالْفَقْرِ

یعنی تیری دلیل اس امر میں کہ فقیر مالدار سے اچھا ہے، اور ہوڑا مال بہت  
مال سے بہتر ہے یہ ہونی چاہیے کہ تو نے بہت سے لوگوں کو دیکھا ہوگا کہ  
انھوں نے مالداری کی وجہ سے اللہ کی نافرمانی کی ہے؛ مگر ایسے لوگ تو نے کبھی  
نہ دیکھے ہوں گے جنھوں نے فقر کی وجہ سے اللہ کی نافرمانی کی ہو۔

ایک دوسرے شاعر نے اس مفہوم کو یوں نظم کیا ہے۔

يَا عَائِبَ الْفَقْرَ أَلْمَ تَرْجُرَ ☆ عَيْبُ الْغَنَىِ أَكْبَرُ لَوْ تَعْتَبِرُ

إِنَّكَ تَعصِي لِتَنَالَ الْغَنَىِ ☆ وَلَيْسَ تَعصِي اللَّهُ كَيْ تَفْتَنِرُ

یعنی اے فقر کو سنے والے! ذرا ہوش سے کام لے اور غور کر کہ مال داری

و تو گمراہی کا عیب، فقر و غربت سے کہیں بڑھ کر ہے۔ تو نافرمانیاں اور حکم

عدولیاں اس لیے کرتا ہے تاکہ مال دار ہو جائے، لیکن کیا کبھی ایسا بھی ہوا ہے

کسی نے فقیر ہونے کے لیے اللہ کی نافرمانی کی ہو!۔

حضرت فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: فقر بے شک مال داری سے افضل ہے؛ تاہم مال داری میں کوئی عیب نہیں ہے۔ ذرا ندازہ فرمائیں کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی محبت میں رہنے والے کیسے کیسے صاحبانِ مال اور اربابِ ثروت ہوئے ہیں؛ لیکن تاجدارِ کائنات نے انھیں اپنے مالوں سے ہاتھ اٹھاینے کا حکم نہیں دیا۔

لہذا اگر مالداری اور امیری قابلِ ندمت چیز ہوتی تو بھلامعلم کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام اسے کہاں برداشت فرماتے، فوراً ہی انھیں منع فرمادیتے؛ لہذا جب آپ نے ایسا نہیں کیا تو اس سے ثابت ہوا کہ مالداری و تو نگری میں کوئی عیب و قباحت نہیں۔ ہاں! عیب و قباحت اس مال دار شخص میں ہے جو اپنے مال کو اللہ و رسول کے خلاف استعمال کرے۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ زمانہ اول میں اس امر میں اختلاف۔ کہ غنا فقر سے افضل ہے۔ اس لیے تھا کہ ان کے مال حلال ذریعے سے حاصل کیے گئے تھے، اور جب کوئی شخص حلال طریقہ سے مال جمع کرے اور اس کو اپنے موقع پر صرف کرے تو ظاہر ہے کہ غنا ہی افضل ہوگا؛ لیکن اس زمانہ میں جب کہ اکثر مال حرام یا مشتبہ ہے تو اس اختلاف کی کوئی وجہ نہیں؛ لہذا اب تو بالاتفاق فقر افضل ہے۔

## باب نمبر 73 : قرض لینے کی فضیلت

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: بوقت ضرورت قرض لینے میں کچھ حرج نہیں جبکہ ارادہ ادا کرنے کا ہو، اور اگر آدمی نے قرض لیا اور ارادہ کیا کہ آدانتہ کروں گا تو وہ بلا شہمہ حرام خور ہے۔

مردی ہے کہ اُم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کبھی بھار قرض لیا کرتی تھیں۔ کسی نے پوچھا کہ آپ کو قرض سے کیا علاقہ (تعلق)؟! فرمایا: میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سنا کہ آپ نے ارشاد فرمایا:

من کان علیه دین یتوی قضاہ کان معہ من اللہ تعالیٰ عون۔ (۱)  
یعنی جس شخص کے اوپر کچھ قرض ہوا وہ اس کے ادا کرنے کی نیت رکھتا ہے تو اللہ کی مدد اس کے ساتھ ہوتی ہے۔

تو میں ایسا کر کے دراصل اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی مدد و نصرت کی طالب ہوں۔

مردی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:  
تعرضوا للرزق فإن غالب أحدكم فليستدن على الله تعالى  
وعلى رسوله۔ (۲)

یعنی روزی کماو، لیکن اگر تم میں سے کوئی بے بس ہو جائے تو اللہ اور اس کے رسول کے ہمراوس پر قرض لے لے۔

حضرت محمد بن علی سے مردی ہے کہ وہ قرض لیا کرتے تھے۔ کسی نے پوچھا کہ آپ قرض کیوں لیتے ہیں جب کہ آپ کے پاس تواناً تھا؟ فرمایا: اس لیے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى مَعَ الْمَدْيُونِ حَتَّى يَقْضِيَ دِينَهُ۔ (۳)  
یعنی اللہ قرض دار کے ساتھ ہے جب تک کہ وہ قرض ادا نہ کر دے۔

(۱) مسند احمد بن حیل: ۵۳/۱۳۹ حدیث: ۲۳۹۹۱..... مجمع کبیر طبرانی: ۷/۲۷۹ حدیث: ۷/۸۷۷..... مجمع اوسط طبرانی: ۱۶/۳۹۹ حدیث: ۷/۸۲۳۔

(۲) کنز الصالح فی سنن الاقوال والاغوال: ۱۲/۲۳..... حدیث: ۹۲۵۱۔

(۳) سنن ابن ماجہ: ۷/۲۳۵..... حدیث: ۲۳۰۰..... مسند رحمٰن حاکم: ۵/۳۱۰..... حدیث: ۲۱۲۷..... سنن داری: ۸/۱۳۱..... حدیث: ۲۲۵۰..... معرفۃ الصحابة: ۱۱/۳۱۲..... حدیث: ۳۵۸۲۔

لہذا میں یہ پسند کرتا ہوں کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ میرے ساتھ ہو۔  
لیکن اگر کسی نے قرض لیا اور اس کی نیت ادا نہ کرنے کی ہو تو وہ حرام خور ہے؛ اس  
لیے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من تزوج امرأة ونيته أن يذهب بصداقها جاءء يوم القيمة  
زانيا. ومن اشتري شيئاً ومن نيته أن يذهب بشمنه جاء يوم  
القيمة سارقاً . (۱)

یعنی اگر کسی شخص نے کسی عورت سے نکاح کیا اور اس کی نیت یہ ہے کہ اس کا  
ہمراہ چھین لے (یانہ دے) تو وہ روزِ قیامت زانی شمار ہو گا۔ یوں ہی جس شخص  
نے کوئی چیز خریدی اور اس کی نیت یہ ہے کہ اس کی قیمت دبائے تو وہ قیامت کو  
چوراٹھا یا جائے گا۔

حضرت ابو قتادہ ہیان کرتے ہیں کہ بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر کسی نے عرض کی یا  
رسول اللہ! آپ ایسے شخص کے بارے میں کیا فرماتے ہیں جو اللہ کے راستہ میں مارا جائے  
کیا اس کے سارے گناہ معاف ہو جائیں گے؟ فرمایا :

نعم إذا قتل محتسباً صابراً م قبلًا غير مذرِّر إلا الدين فإنه  
ما خوذ به . (۲)

یعنی ہاں، اگر مذہر اور صبر کے ساتھ خالص طلب ثواب کے لیے مارا گیا ہو،  
سواء دین کے کہ اس کا اس سے مواخذہ ہو گا۔

لقمان حکیم نے فرمایا :

حملت الحديد والجندل فلم أحمل شيئاً أثقل من الدين .

یعنی میں نے پھر اور لوہا اٹھایا مگر کوئی شے قرض سے زیادہ بھاری نہ اٹھائی۔

(۱) کنز العمال فی سنن الاقواع والاغوال: ۱۰/۲۹۷ حدیث: ۲۹۲۹۶۔

(۲) سنن نسائی: ۳۳۳/۶ حدیث: ۳۱۵۵..... سنن داری: ۲۷۳/۲..... جامع الاحادیث سیوطی:  
۳۵/۳۹ حدیث: ۱۷/۳۲۰

## باب نمبر 74 : عزل کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: عزل میں کچھ مضاائقہ نہیں، اگر عورت کی اجازت سے ہو۔ عزل اس کو کہتے ہیں کہ عورت سے جامعت کرے اور حمل کے خوف سے إزالة سے قبل الگ ہو جائے۔

یہودی عزل کو ناجائز سمجھتے اور کہتے تھے کہ عزل زندہ درگور کرنے کی ادنیٰ قسم ہے، پس اس بارے یہ آیت مبارکہ نازل ہوئی :

نِسَاءُ كُمْ حَرُثٌ لَكُمْ فَأَتُوا حَرُثَكُمْ أُنْيٰ شِئْتُمْ ۝ (سورہ بقرہ: ۲۲۳/۲)

تمہاری عورتیں تمہارے لیے کھیتیاں ہیں، پس تم اپنی کھیتیوں میں جیسے چاہواؤ۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے کسی نے عزل کے متعلق پوچھا تو آپ نے فرمایا: اگر اس بابت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کچھ فرمایا ہے تو وہی ٹھیک ہے؛ ورنہ میں وہی کہتا ہوں جو اللہ پاک نے فرمایا ہے :

نِسَاءُ كُمْ حَرُثٌ لَكُمْ فَأَتُوا حَرُثَكُمْ أُنْيٰ شِئْتُمْ ۝ (سورہ بقرہ: ۲۲۳/۲)

تمہاری عورتیں تمہارے لیے کھیتیاں ہیں، پس تم اپنی کھیتیوں میں جیسے چاہواؤ۔

لہذا جس کا جی چاہے عزل کرے اور جس کا چاہے نہ کرے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے عزل کے متعلق پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا: اگر اللہ تعالیٰ نے کسی روح سے جو کسی شخص کی پشت میں تھی عہد لیا ہے تو اگر اس نے اپنے نطفے کو پھر پر بھی گرا دیا ہو تب بھی اللہ اس پھر سے ہی اس جان کو پیدا کر دے گا؛ لہذا اگر تیرا جی چاہے تو عزل کر اور نہ چاہے تو نہ کر۔

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے بھی یہی سوال کیا گیا تو آپ نے بھی یہی جواب مرحمت فرمایا۔

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے کسی نے اس آیت کے معنی پوچھے :  
نِسَاءُكُمْ حَرَثُ لَكُمْ فَأَثْوَرُوا حَرَثَكُمْ أُنْيٰ شَقْنٌ ۝ (سورہ بقرہ ۲۲۳/۲)  
تمہاری عورتیں تمہارے لیے کھیتیاں ہیں، پس تم اپنی کھیتیوں میں جیسے  
چاہواؤ۔

تو فرمایا: اگر تمہارا جی چاہے تو عزل کرو اور جی نہ چاہے تو نہ کرو۔

حضرت عطا بیان کرتے ہیں کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ ہم لوگ رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانہ (ظاہری) میں عزل کیا کرتے تھے جبکہ قرآن پاک  
نازل ہوتا تھا، مگر آپ نے ہمیں اس سے منع نہ فرمایا۔

## باب نمبر 75 : رونا میت کے لیے باعثِ مصیبت

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: علمائے کرام نے گھروالوں کے رو نے کے سبب  
مردہ کے عذاب کے بارے میں کلام کیا ہے۔ بعض نے کہا کہ گھروالوں کے رو نے سے  
مردہ کو عذاب ہوتا ہے، اور ان کی دلیل یہ حدیث ہے کہ حضرت ابن عمر اور ابن عباس رضی  
اللہ عنہم روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِنَّ الْمَيْتَ لِيُعَذَّبَ بِبَيْكَاءِ أَهْلِهِ ۔ (۱)

یعنی بے شک گھروالوں کے رو نے کے سبب مردے کو عذاب ہوتا ہے۔

(۱) صحیح بخاری: ۵/۳۲: حدیث: ۱۲۰۲..... صحیح مسلم: ۵۰۰/۲: حدیث: ۱۵۲۳..... سنن ابو داؤد: ۳۹۸/۸: حدیث: ۲۷۲۲..... سنن نبی: ۲/۳۹۷: حدیث: ۱۸۳۲..... سنن احمد: ۱۰/۲۵۵: حدیث: ۲۷۱۹۔

مگر اکثر اہل علم نے فرمایا کہ مردے پر زندوں کے رونے کے سبب عذاب نہیں ہوتا  
اس لیے کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے :

وَلَا تَنْزِرُ وَأَزِدْرَةً وَذُرْ أَخْرُوٰی ۝ (سورہ بقرہ: ۱۵۱)

اور کوئی بوجھ اٹھانے والا کسی دوسرے (کے گناہوں) کا بوجھ نہیں اٹھائے گا۔

حضرت قاسم بن محمد بیان کرتے ہیں کہ امّ المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا  
سے کسی نے عرض کیا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِنَّ الْمَيْتَ لِيُعَذَّبُ بِبَكَاءِ أَهْلِهِ عَلَيْهِ . (۱)

یعنی بے شک مردے کو گھر والوں کے رونے کے سبب عذاب ہوتا ہے۔

نیز ابن عباس بھی حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہم سے یہی روایت کرتے ہیں۔

یہ سن کر امّ المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا :

إِنَّكُمْ لَتَحْدِثُونَ عَنْ أَبْنَى عُمْرٍ وَابْنَ عَبَّاسٍ وَهُمَا غَيْرُ كَاذِبِينَ  
وَلَا مَكْذِبِينَ وَلَكِنَ السَّمْعُ يَخْطُطُ .

یعنی تم ابن عمر اور ابن عباس سے حدیث بیان کرتے ہو، اور بے شک وہ  
وونوں نہ تو جھوٹے ہیں اور نہ ہی کوئی انھیں جھوٹا کہہ سکتا ہے؛ مگر کبھی کھمار سننے  
میں غلطی ہو جاتی ہے۔

اور نہ کوہ حدیث کی تاویل یہ ہے کہ یہ دستور تھا کہ جب کوئی شخص قریب المرگ ہوتا  
ہاتھوں اپنے گھر والوں کو اپنے اوپر نوحہ کرنے کی وصیت کرتا تھا، تو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم نے (اس پس منظر میں) فرمایا :

(۱) صحیح بخاری: ۳۲/۵ حدیث: ۱۲۰۲..... صحیح مسلم: ۵۰۰/۳..... سنن ابو داؤد: ۳۹۸/۸..... سنن ابو داؤد: ۱۵۲۳ حدیث: ۲۷۲۲..... سنن نسائی: ۲/۳۹۷ حدیث: ۱۸۳۲..... سنن ابی حمید: ۲۵۵/۱۰..... حدیث: ۳۷۱۹۔

إن الميت ليُعذب ببكاء أهله .

یعنی بے شک مردے کو گھر والوں کے رونے کے سبب عذاب ہوتا ہے۔

کیونکہ وہ پہلے ہی سے اس کا حکم کر گیا تھا۔

اور دوسری تاویل یہ ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا گزر ایک یہودی کی قبر سے ہوا اور اس کے گھر والے اس پر رور ہے تھے، تو اس موقع پر آپ نے فرمایا :

إِنَّهُمْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ وَهُوَ يُعَذَّبُ فِي قَبْرِهِ . (۱)

یعنی وہ رور ہے ہیں اور مردے کو اس کی قبر میں عذاب ہو رہا ہے۔

تو اس حدیث سے راوی نے یہ سمجھ لیا کہ ان رونے والوں کی وجہ سے میت کو عذاب ہو رہا ہے۔ اور یہ تاویل اس طرح کی ہے کہ حضرت عروہ کے بیان کے مطابق اُمّ المُؤْمِنَات حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے سامنے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کی اس حدیث کا ذکر آیا، تو فرمایا :

ذهل أبو عبد الرحمن، إنما قال (إن أهل الميت ليُكُونُونَ عَلَيْهِ

وَإِنَّهُ يُعَذَّبُ بِجُرْمِهِ) .

یعنی ابو عبد الرحمن کو یہاں وہم ہوا، کیوں کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تو یہ فرمایا تھا: گھر والے تو رور ہے ہیں اور مردہ اپنے گناہوں کے سبب عذاب میں گرفتار ہے۔

## باب نمبر 76 : مردے پر رونا کیسا؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: نوحہ کرنا حرام ہے، اور فقط آنسوؤں سے رونے میں مضا آنکھ نہیں، اور سبیر بہر حال افضل ہے؛ اس لیے کہ اللہ ارشاد فرماتا ہے :

(۱) سنن ابو داود: ۲۶۳/۳ احادیث: ۳۱۳۱..... سنن کبریٰ بنیہی: ۱۰/۵۸ احادیث: ۲۰۲۸۲۔

إِنَّمَا يُؤْفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ۝ (سورہ زمر: ۱۰۷/۳۹)

بلاشبہ صبر کرنے والوں کو ان کا اجر بے حساب انداز سے پورا کیا جائے گا۔

حضور رحمت دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

النائحة ومن حولها من مستمعيها فعليهم لعنة الله  
والملائكة والناس أجمعين .

یعنی نوحہ کرنے والی عورت اور اس کے ارڈگرد جو سننے والے ہیں ان پر  
اللہ، اس کے فرشتوں اور تمام لوگوں کی لعنت ہے۔

منقول ہے کہ حضرت حسن بن حسن رضی اللہ عنہما کا انتقال ہوا تو ان کی زوجہ فاطمہ  
بنت حسین ان کی قبر پر ایک سال تک بیٹھی رہی، جب دوسرا سال شروع ہوا اور لوگوں نے  
خیمه اکھاڑا تو ایک جانب سے آواز سنی :

هل وجدوا ما فقدوا .

یعنی کیا کھونے والوں نے کچھ پایا؟ -

پھر دوسری جانب سے یہ آواز سنی :

يئسوا وانقلبوا .

یعنی نہیں بلکہ نا امید ہو کر پلٹ گئے۔

(مگر کوئی آواز دینے والا دکھائی نہ دیا کہ یہ آواز آئی کہاں سے! )۔

رواتوں میں آتا ہے کہ جب رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صاحبزادے  
حضرت ابراہیم کا وصال ہو گیا تو آپ کی پشمائن مبارک سے آنسو روان ہو گئے۔ یہ دیکھ کر  
حضرت عبد الرحمن بن عوف نے عرض کی، یا رسول اللہ! کیا آپ نے ہمیں رونے سے منع  
نہیں فرمایا؟ آپ نے فرمایا :

ما نهیتکم عن البکاء إنما نهیتکم عن صوتین أحمقین

فاجرین صوت النائحة وصوت الغنا فانه لعب ولھو و مزامیر  
الشیطان و عن خدش الوجوه وشق الجیوب ورنہ الشیطان  
ولکن هذا رحمة جعلها اللہ تعالیٰ فی قلوب الرحماء .

یعنی میں نے رونے سے منع نہیں کیا بلکہ میں نے تودو بری آوازوں سے منع  
کیا ہے: ایک نوحہ اور گانے کی آواز سے: اس لیے کہ یہ کھیل کو دا اور مزامیر  
شیطانی ہے۔ اور ایک منہ نوچنے، گربیان پھاڑنے اور شیطان کی طرح رونے  
سے۔ (مگر آہنگ سے رونا) تورحمت ہے جو اللہ نے رحم والوں کے دل میں  
ڈال دی ہے۔

پھر فرمایا :

القلب يحزن و العين تدمع ولا نقول ما يسخط رب .<sup>(۱)</sup>  
یعنی دل غمگین ہوتا ہے اور آنکھ روتنی ہے، تو ہم ہرگز وہ بات نہ کریں گے  
جس سے رب تبارک و تعالیٰ ناراض ہو۔

حضرت وہب بن کیسان حضرت ابو ہریرہ سے روایت کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ  
حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے اپنی زوجہ کو کسی میت پر روتے دیکھا تو منع کیا۔ یہ  
دیکھ کر بنی اسرائیل صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

دعها يا أبا حفص فإن العين باكية والنفس مصادبة والعهد

حدیث .<sup>(۲)</sup>

یعنی اے ابو حفص! اسے چھوڑ دو؛ کیونکہ آنکھ روٹے والی ہے، نفس مصیبت  
زدہ ہے اور (رنج کا) نیاز مانہ ہے۔

(۱) مستدرک حاکم: ۳۲۹/۳۳۹ حدیث: ۱۳۶۰..... مجموع بیر طرائفی: ۲۸۳/۶..... صحیح ابن حبان: ۳۱۲/۱۳ حدیث: ۳۲۲۷۔۔۔۔۔

(۲) کنز العمال فی سنن الاقواع والاغوال: ۱۵/۲۸۷ حدیث: ۲۸۹۹۔۔۔۔۔

مردی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم احمد سے لوٹتے ہوئے بنعبدالاہمیل سے  
گزرے اور وہ سب اپنے شہدا کے لیے رورہے تھے، تو نبی اکرم علیہ السلام نے فرمایا :  
لکل أحد باکیہ و لکن حمزہ لا یبکی أحد له . (۱)  
یعنی ہر ایک کا کوئی نہ کوئی رونے والا یہو اے حمزہ کے کہ اس پر رونے والا  
کوئی نہیں۔

جب ان رونے والیوں نے یہ سناتو آپ کے دروازہ پر آئیں اور حضرت حمزہ کو  
رونے لگیں، جب کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم گھر کے اندر رورہے تھے حتیٰ کہ آپ کی  
آواز سنی جا رہی تھی، اور آپ (نے اس قدر گریہ فرمایا کہ) سانس رک گئی۔

## باب نمبر ۷۷ : اصحابِ فضل و شرف کی تعظیم کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اہل فضل کی تعظیم و تکریم کرنا مستحب ہے لیکن یہ  
تعظیم افراط و تفریط کے درمیان ہونی چاہیے۔ اور کسی کے لیے یہ جائز نہیں کہ دنیا حاصل  
کرنے کے لیے کسی کی تعظیم بجالائے؛ کیونکہ نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:  
من تواضع لغنى لأجل الدنيا ذهب ثلثا دينه ولكن يكرم أهل  
الفضل لفضلهم وشرفهم . (۲)

یعنی جس نے کسی غنی (مالدار) کی تواضع و تکریم طلب دنیا کے لیے کی تو اس  
کا ایک تہائی دین جاتا رہا اور اہل فضل کی تعظیم ان کے فضل و شرف کی وجہ سے  
کی جانی چاہیے۔

(۱) مسند احمد بن حنبل: ۳۸۰۹.....۳۹۸۳: شرح معانی الآثار طحاوی: ۲۹۳/۳: حدیث: ۶۹۷۳۔

(۲) کنز العمال فی سنن الاقواع والاغوال: ۲۳۰/۳.....۲۲۸۸: مسند فردوس دیلی، عن ابی ذر۔

حضرت ہشام بن حسان روایت کرتے ہیں کہ حضرت حسن بصری علیہ الرحمہ نے فرمایا: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم صحابہ کرام کے ساتھ تشریف فرماتھے کہ اتنے میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم آئے اور مجلس میں بیٹھنے کے لیے بالکل جگہ نہ تھی۔ تو حضرت ابو بکر صدیق حضرت علی رضی اللہ عنہما کو دیکھتے ہی اپنی جگہ سے سرک گئے، اور کہا۔ اے ابو الحسن! یہاں تشریف لا یئے۔

چنانچہ ابو بکر صدیق کے اس فعل سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نہایت خوش ہوئے اور ارشاد فرمایا:

أهل الفضل أولى بأهل الفضل، ولا يعرف فضل أهل الفضل  
إلا أهل الفضل . (۱)

یعنی اہل فضل اہل فضل کی خدمت کرنے کا زیادہ حقدار ہے۔ اور اہل فضل کے فضل و شرف کو اہل فضل ہی پہچانتے ہیں۔

حضرت سفیان بن عینہ فرمایا کرتے تھے :

من تهاون بالإخوان ذهبت مروءة ته، ومن تهاون بالسلطان  
ذهبت دنياه، ومن تهاون بالصالحين ذهبت آخرته .

یعنی جس نے اپنے بھائیوں سے اہانت کا برتابو کیا اس کی ناموس و مردودت جاتی رہی۔ جس نے سلطان (یا کسی بادشاہ) کی توہین کی اس کی دنیا جاتی رہی، اور جس نے نیک بندوں سے ایسا برتابو کیا تو اس کی آخرت جاتی رہی۔

حضرت عمرہ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت کرتی ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

أقيلوا ذوي الهبات عثراتهم إلا حدا من حدود الله تعالى .

(۱) *كتنز العمال في سنن الأقوال والاتفاق*: ۵۱۵/۱۳: حدیث: ۳۲۳۱۔

یعنی اہل عزت اہل علم کی خطاؤں سے درگزر کیا کرو سوائے اللہ کی حدود میں  
سے کسی حد کے معاملہ میں۔ (۱)

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے بارے میں آتا ہے کہ آپ کے  
پاس سے ایک سائل گزرات تو آپ نے ایک روٹی کا ٹکڑا دلوادیا۔ پھر ایک شخص اشراف  
صورت گزار، تو آپ نے اس کو بٹھایا اور اس کے لیے مسترخوان بچھوایا۔ کسی نے پوچھا کہ  
یہ کیا ماجرا ہے؟ تو آپ نے فرمایا کہ ہمیں تاجدارِ کائنات علیہ السلام کا حکم ہے :

ان ننزل الناس منازلهم . (۲)

یعنی ہم ہر شخص سے اس کے رتبہ کے موافق برتاو کریں۔

حضرت طارق بن عبد الرحمن کہتے ہیں کہ میں حضرت شعیؑ کے پاس بیٹھا تھا کہ اتنے  
میں بلاں بن جریر آئے تو حضرت شعیؑ نے ان کے واسطے مستر بچھا دیا اور فرمایا کہ نبی کریم  
صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِذَا أَتَاكُمْ كَرِيمٌ قَوْمٌ فَاكْرُمُوهُ . (۳)

یعنی جب تمہارے پاس کسی قوم کا محترم شخص آئے تو اس کی تکریم کرو۔

فقیہ ابواللیث فرماتے ہیں کہ تعظیم اور محبت میں افراط کرنا مستحب نہیں؛ کیونکہ افراط  
ہر چیز میں بری ہے اور اس میں آفت کا خوف ہے۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے کیا خوب فرمایا ہے :

أَحَبُّ حَبِيبِكَ هُوَنَا مَا عَسَى أَنْ يَكُونَ بِغَيْضِكَ يَوْمًا مَا

وَابْغُضُ بِغَيْضِكَ هُوَنَا مَا عَسَى أَنْ يَكُونَ حَبِيبِكَ يَوْمًا مَا

(۱) سنن ابو داؤد: ۱۱/۲۷۶ حدیث: ۳۸۰۳..... مجمع اوسط طبرانی: ۱۲/۳۵۱ حدیث: ۳۷۷۵: ۷۷۔

(۲) مقدمہ صحیح مسلم: ۱۲/۳..... سنن ابو داؤد: ۱۲/۲۷۲ حدیث: ۳۲۰۲..... شعب الایمان نہجی: ۳۸۶ / ۲۲: ۲۷۰۲۔  
حدیث: ۱۰۵۶۱: ۱۰۵۶۱..... مندرجہ اعلیٰ موصی: ۱۰/۸۷ حدیث: ۳۷۰۲: ۳۷۰۲۔

(۳) سنن ابن ماجہ: ۱۱/۱۲۱ حدیث: ۳۷۰۲..... متدرک حاکم: ۱۵۶/۱۸ حدیث: ۹۰۰..... مجمع بکیر طبرانی: ۱۲/۲۷۳  
حدیث: ۲۳۰۸: ۲۳۰۸..... دلائل التوجہ نہجی: ۵/۳۳۰ حدیث: ۲۰۹۳: ۲۰۹۳۔

یعنی اپنے دوست سے ایک حد میں رہ کر محبت کر، شاید کسی دن وہ تیرا شمن ہو جائے، اور اپنے شمن سے تھوڑی دشمنی کر، شاید کسی دن وہ تیرا دوست بن جائے۔

یہ بھی مرفوع آیا ہے کہ نصاری نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی محبت میں اتنا افراط کیا کہ کوئی خدا بناڑا لا۔ یہودیوں نے حضرت عزیز علیہ السلام کی محبت میں غلوکرتے ہوئے ان کو خدا ہمہرالیا۔ اور رواضن نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی محبت میں اس قدر غلو کیا کہ دیگر اصحاب کرام سے دشمنی کرنے پر اتر آئے۔

لہذا ارباب شعور و خرد کو چاہیے کہ اہل فضل و مکمال سے محبت کرے، ان کا حق پہچانے لیکن افراط نہ کرے۔ کسی صاحب دل نے بڑی پتے کی بات کہی ہے :

لا خير في الإفراط والتفرط كلاهما عندي من التخليط  
وبالله التوفيق .

یعنی افراط و تفرط کسی میں خیر نہیں ہے، یہ دونوں میرے نزدیک کسی چیز کو گڑھ مدد کر دینے کے برابر ہے۔ اور توفیق خیر اللہ ہی کی طرف سے ہوتی ہے۔

## باب نمبر 78 : غیرت کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: مسلمان کو چاہیے کہ صاحب غیرت ہو، گناہ اور بے حیائی سے کبھی سمجھوتہ نہ کرے۔ اگر کسی مرد یا عورت کو گناہ میں مبتلا دیکھے تو ہاتھ سے روکے، اگر اتنی قدرت نہ ہو تو زبان سے منع کرے، اور اگر اس کی بھی طاقت نہ ہو تو کم از کم دل میں براجانے۔ حضرت زید بن اسلم رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

الغيرة من الإيمان، والمذاء من النفاق .

یعنی غیرت ایمان سے ہے اور بے غیرتی نفاق سے۔<sup>(۱)</sup>  
اور بے غیرتی یہ ہے کہ کوئی شخص اپنے گھر والوں کو بے حیائی کے کاموں میں بتلا  
دیکھے اور ان سے منع نہ کرے بلکہ اس پر راضی ہو۔  
بے غیرتی کی ایک تشریع یہ بھی کی گئی ہے کہ مردوں یا عورتوں کا ایک جگہ آٹھا ہو کر  
ایک دوسرے کے ساتھ براہی کرنا۔

حضرت عبد اللہ مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

أقبح اللؤم بالرجل أن لا يكون غيوراً، ألا يستحي أحدكم  
أن تخرج أمه أو أمراته تزاحم الناس في السوق والمجالس .  
یعنی جو آدمی غیرت والا نہ ہو اس کو کیا ملامت کی جائے۔ کیا تم میں سے کسی  
کو حیان نہیں آتی کہ اس کی ماں یا بیوی بازاروں اور مجلسوں میں جائے اور مرد  
چاروں طرف سے اس کو گھوڑیں۔

حضرت مغیرہ بن شعبہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہما نے فرمایا:  
اگر میں کسی اجنبی کو اپنی زوجہ کے ساتھ مشغول دیکھ لوں تو ان کی گردان تواریکی دھار سے اڑا  
دوں۔ جب یہ بات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تک پہنچی تو آپ نے فرمایا :  
أتعجبون من غيرة سعد والله لأنَا أَغِيرُ مِنْهُ وَاللهُ تَعَالَى أَغِير  
مني، ومن أَجل ذلك حرم الفواحش ما ظهر منها و ما بطن .  
یعنی کیا تم لوگ سعد کی غیرت سے تعجب کرتے ہو، اللہ کی قسم! میں سعد سے  
زیادہ غیرت والا ہوں، اور اللہ تعالیٰ مجھ سے زیادہ غیرت والا ہے۔ اور اسی  
لیے اللہ نے بے حیائی کے سارے کام - خواہ ظاہری ہوں یا باطنی - حرام  
فرمائے ہیں۔

(۱) مصنف عبدالرازاق: ۳۰۹/۱۰: حدیث: ۱۹۵۲۱.....الاباۃ الکبری اہن بطہ: ۳۳۹/۲: حدیث: ۹۲۷.....سن  
کبری یہیقی: ۲۲۶/۱۰.....مسند شہاب قضاۓ: ۱/۲۲۹: حدیث: ۱۳۷۔

پھر ارشاد فرمایا :

وَمَا أَحَدٌ أَحَبَ إِلَيْهِ الْعَذْرَ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى وَمِنْ أَجْلِ ذَلِكِ  
بَعَثَ اللَّهُ الْمَنْذُرِينَ وَالْمُبَشِّرِينَ، وَمَا أَحَدٌ أَحَبَ إِلَيْهِ الْمَدْحُوَةَ  
مِنَ اللَّهِ تَعَالَى وَمِنْ أَجْلِ ذَلِكِ وَعْدُ الْجَنَّةِ . (۱)

یعنی کسی کو عذر اتنا پسند نہیں جتنا اللہ کو پسند ہے، اور اسی لیے اللہ نے ڈرانے  
والے اور خوش خبریاں دینے والے (انیا) مبعوث فرمائے اور کسی کو تعریف  
اتئی محظوظ نہیں جتنی اللہ کو ہے، اور اسی لیے جنت کا وعدہ فرمایا ہے۔

حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

بَلْغَنِي أَنَّ نِسَاءَ كَمْ يَخْرُجْنَ إِلَى السُّوقِ يَدْافِعُنَ الْعُلُوجَ، قَبْحَ  
اللَّهِ رَجُلًا مُؤْمِنًا لَا يَكُونُ غَيْرَهُ .

یعنی مجھے یہ خبر ملی ہے کہ تمہاری عورتیں بازاروں میں نکلتی ہیں اور کافروں  
سے حکم پیل ہوتی ہے، اللہ اس شخص کو سوا کرے جس میں غیرت نہ ہو۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ اللہ رسول کو دیوٹ سے بڑھ کر کوئی ناپسند  
نہیں۔ ایک حدیث میں آتا ہے کہ تاجدارِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
لَعْنَ اللَّهِ الدِّيُوْثُ وَالدِّيُوْثَةَ، فَالدِّيُوْثُ أَنْ يَرْضَى الرَّجُلُ  
بِفَاحْشَةِ امْرَأَتِهِ وَكَذَالِكَ الْمَرْأَةُ بِفَاحْشَةِ الزَّوْجِ . (۲)

یعنی اللہ تعالیٰ نے دیوٹ مرد اور دیوٹ عورت پر لعنت فرمائی ہے۔ اور  
دیوٹ وہ ہے کہ مرد اپنی بیوی کے ساتھ ہونے والی براہی کو براہے جانے، یوں  
عورت اپنے شوہر کی براہی کو دیکھ کر اس پر راضی ہو۔

(۱) صحیح بخاری: ۳۲۲/۲۲؛ صحیح مسلم: ۷/۲۸۶۶..... صحیح مسلم: ۷/۳۹۸..... حدیث: ۲۷۵۵..... مندرجہ: ۱۲۰/۳۷  
حدیث: ۱۷۳۶..... مندرجہ: ۱۸/۳۳۶..... حدیث حاکم: ۱۸/۲۳۳..... حدیث: ۸۱۷۵.....

(۲) جامع الاحادیث سیوطی: ۱۷/۹۷..... حدیث: ۱۷/۲۲۲..... جامع الاصول: ۱۱/۱۷۰..... حدیث: ۹۳۶۲.....

## باب نمبر 79 : جود و سخا کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت عروہ ام المؤمنین حضرت عائشہ سے روایت کرتے ہیں کہ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

الجنة دار الأشياء والشاب الفاسق الغافل السخي أحب  
إلى الله تعالى من الشييخ العابد البخيل . (۱)

یعنی جنتِ خوبیوں کا گھر ہے، اور ایک فاسق والا پروا جوان تھی اللہ کے نزدیک بوڑھے عبادت گزار بخیل سے زیادہ محبوب ہے۔

حضرت جابر بن عبد اللہ بیان کرتے ہیں کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:  
لیس منا من وسع الله تعالى عليه فلم يوسع على نفسه  
وعياله . (۲)

یعنی جسے اللہ نے وسعت عطا کی ہوا اور وہ اپنے اور اپنی عیال کے اوپر وسعتِ نہ دے، تو وہ ہم میں سے نہیں۔

حضرت حسن بصری رحمہ اللہ نے فرمایا:

إِنَّ الْعَبْدَ يَأْخُذُ مِنَ اللَّهِ أَدْبَا حَسَنَاً إِنْ وَسَعَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَعَ وَإِنْ  
أَمْسَكَ عَلَيْهِ أَمْسَكٌ . (۳)

یعنی بندے کو چاہیے کہ اللہ سے اچھا ادب لے۔ اگر اللہ نے اس کو وسعتِ رزق عطا کی تو فراغت سے خرچ کرے، اور اگر شکنی رزق دی تو شکنی سے خرچ کرے۔

(۱) کنز العمال ہندی متن: ۳۹۲/۶ حدیث: ۱۴۲۱۶..... منڈ شہاب قضاۓ: ۱۸۵/۱ حدیث: ۱۱۱۔

(۲) منڈ شہاب قضاۓ: ۳۱۰/۲ حدیث: ۱۱۰۲..... کنز العمال: ۳۷۲/۱۶ حدیث: ۲۲۹۵۰۔

(۳) امام حسن بصری کی اس سے مراد شاheed اللہ پاک کا یہ ارشاد ہے: قَلَّ مَنْ فَقَدَ مِمَّا أَنْتَهُ اللَّهُ . (وہ اس میں سے خرچ کرے جو سے اللہ نے دیا)۔ (سورہ طلاق: ۷)

حضرت یوسف بن خالد سعفی کہتے ہیں کہ امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ کی خدمت میں  
جاجج کی طرف سے ایک ہزار جو تے ہدیۃ آئے، تو آپ نے ان کو اپنے مسلمان بھائیوں  
میں تقسیم فرمادیا۔ پھر میں نے ایک دو روز بعد ان کو اپنی صاحبزادی کے لیے جو تے  
خریدتے دیکھا، تو میں نے عرض کی: کیا آپ کے پاس اس سال کوئی ایک ہزار جو تے نہیں  
آئے تھے؟۔

فرمایا: بے شک آئے تھے، لیکن میرا نہ بہ ہدیوں کے بارے میں یہ ہے کہ انھیں  
تقسیم کر دیا جائے خواہ وہ کتنے ہی ہوں، اور ان کے برابر یا زیادہ بدلہ دینا۔ نیز ان ہدیوں  
کی تقسیم میرے بھائیوں پر ہے؛ کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِذَا أَهْدَى لِلرَّجُلِ فِي جَلْسَةٍ شَرَّ كَاؤْهُ .

یعنی جب کسی شخص کے پاس کچھ ہدیہ آئے تو اس کے ہم نشین اس میں اس  
کے شریک ہیں۔

اور میرے بھائی میرے ہم نشین ہیں؛ لہذا یہ نہیں ہو سکتا کہ میں تنہار کھلوں اور  
دوسروں کو نہ دوں، بلکہ میرا دل تو چاہتا ہے کہ اپنا حصہ بھی دوسروں کو دے دوں۔

اور میرے نزدیک ہدیہ قبول کرنا جائز ہے؛ کیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہدیہ  
کو قبول فرماتے تھے، اور دعوت کو منظور کرتے تھے۔

میری رائے میں ہدیہ کا بدل اس کے برابر یا اس سے زیادہ ہونا چاہیے۔ اس لیے کہ  
اللہ ارشاد فرماتا ہے :

وَإِذَا حَسِيبْتُمْ بِتَحْيَيَةٍ فَحَيُو بِأَخْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُذُوفَهَا (سورہ نساء: ۸۲/۳)

اور جب (کسی لفظ) سلام کے ذریعے تمہاری تکریم کی جائے تو تم (جواب  
میں) اس سے بہتر (لفظ کے ساتھ) سلام پیش کیا کرو یا (کم از کم) وہی  
(الفاظ جواب میں) لوٹا دیا کرو۔

ایک دوسرے مقام پر ارشاد ہوتا ہے :

وَ لَا تَنْسُوا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ ۝ (سورہ بقرہ: ۲۳۷)

اور آپس میں فضل (واحسان) کرنانہ بھولا کرو۔

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ ایک عورت ان کے پاس کچھ ہدیہ لے کر آئی، مگر انہوں نے اسے قبول نہ کیا۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو یہ بات معلوم ہوئی تو آپ نے فرمایا :

هلا قبلت هدیتها۔

یعنی اس کا ہدیہ کیوں قبول نہ کیا؟۔

آپ نے جواب دیا: میں جانتی تھی کہ وہ خود اس کی زیاد محتاج ہے۔

پس آپ نے فرمایا :

هلا قبلتھا و کافأتها بأحسن منها۔

یعنی کیوں نہ اس کو قبول کر لیا اور اس سے بہتر اس کو بدله میں دے دیا۔

حضرت زید بن اسلم حضرت عطاء بن یسار سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت عمر فاروق کے پاس کچھ مال بھیجا؛ لیکن انہوں نے واپس لوٹا دیا۔

آپ نے دریافت فرمایا :

لم رددته؟۔

یعنی کیوں لوٹا دیا۔

عرض کی: یا رسول اللہ! آپ ہی نے تو فرمایا تھا کہ ہم میں سے کسی کے لیے کسی سے کوئی چیز لینے میں خیر نہیں، یہ سن کر آپ نے فرمایا :

إِنَّمَا ذَلِكَ عَنْ مَسْأَلَةٍ وَأَمَا إِذَا كَانَ مِنْ غَيْرِ مَسْأَلَةٍ فَإِنَّمَا هُوَ

رِزْقٌ رِّزْقُهُ اللَّهُ تَعَالَى إِيَاهُ۔

یعنی یہ تو اس صورت میں ہے کہ جب کوئی سوال کرے، اور جب بغیر سوال کے کچھ ملے تو (اسے فوراً لے لینا چاہیے کہ) وہ اللہ کا بھیجا ہوا رزق ہے۔ (۱)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

أَنِي لَا أَسْأَلُ أَحَدًا شَيْئًا وَلَا أَعْطَانِي أَحَدٌ شَيْئًا بِغَيْرِ مَسَأَةٍ إِلَّا  
قَبْلَتْ مِنْهُ .

یعنی میں کبھی کسی سے کوئی چیز نہیں مانگتا۔ لیکن جب کوئی بے مانگے مجھے کچھ دے دے تو اس کو لے لیتا ہوں۔

حضرت سفیان ثوری سے کسی نے پوچھا کہ کس کس کے ساتھ احسان کرنا کیسا ہے؟  
تو آپ نے فرمایا :

ذلک طریق نبت فیہ العوسرج والشوك .

یعنی یہ ایسا راستہ ہے جس میں حوج (خاردار درخت) اور کانٹے ہیں۔

## باب نمبر 80 : سفارش کا بیان

یاد رہے کہ فرانض کی ادائیگی کے بعد جملہ اعمال سے افضل عمل اچھی سفارش ہے کہ جب کسی آدمی کو کسی سے کوئی حاجت ہو یا اس سے دفعہ ظلم کے لیے اس کی سفارش کر دی جائے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد سعادت بنیاد ہے :

خَيْرُ النَّاسِ مَنْ يَنْفَعُ النَّاسَ . (۲)

(۱) موطا امام مالک: ۶/۱۵۷ احادیث: ۱۵۸/۷..... کنز العمال: ۶/۲۳۳ حديث: ۱۵۱۔

(۲) جامع الاحادیث سیوطی: ۳۲/۳۲..... کنز العمال من سنن الاقواع والاغوال: ۱۲/۱۲۸۔

یعنی لوگوں میں سے بہتر وہ ہے جو لوگوں کے لیے زیادہ فائدہ مند ہے۔

حضرت سفیان بن عینیہ، حضرت عمر و بن دینار سے روایت کرتے ہیں کہ تاجدار کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

اشفعوا و تؤجروا فی ان الرجول منکم یسألنی فامنعوا کیما  
تشفعوا و تؤجروا . (۱)

یعنی سفارش کیا کرو ثواب پاؤ گے؛ کیونکہ تم میں سے کوئی شخص جب مجھ سے کسی چیز کا سوال کرتا ہے، تو میں اسے اس لیے منع کرتا ہوں تاکہ تم اس کی سفارش کرو اور اس پر اجر کماو۔

حضرت حسن بصری فرماتے ہیں :

الشفاعة يجزى أجرها لصاحبها ماجرت منفعتها .

یعنی سفارش کرنے والے کے حق میں اُس کا ثواب اُس وقت تک جاری رہتا ہے جب تک اس کا نقحہ جاری رہے۔

حضرت مجاہد مندرجہ ذیل فرمان خداوندی :

مَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنْ لَّهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا وَمَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُنْ لَّهُ كِفْلٌ مِّنْهَا ۝ (سورة نماء: ۸۵/۳)

جو شخص کوئی یک سفارش کرے تو اس کے لیے اس (کے ثواب) سے حصہ (مقرر) ہے، اور جو کوئی بری سفارش کرے تو اس کے لیے اس (کے گناہ) سے حصہ (مقرر) ہے۔

کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ اس سے مراد لوگوں کا ایک دوسرے کے لیے سفارش کرنا ہے۔

حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں ایک شخص حاضر ہوا اور اونٹ کا

(۱) سنن ابو داود: ۳۲۱/۱۳ حدیث: ۳۳۶۷۔

سوال کیا تاکہ جہاد کے لیے اس پر سوار ہو؛ لیکن اس وقت آپ کے پاس اونٹ نہ تھا۔ تو

آپ نے اس کو ایک انصاری صحابی کے پاس بھیج دیا۔

وہ اُن کے پاس پہنچا۔ اپنا مطالبہ رکھا تو اس انصاری نے اسے اونٹ دے دیا۔ وہ شخص اونٹ لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بارگاہ میں حاضر ہوا۔ تو آپ نے فرمایا :

الدال علی الخیر كفاعله .<sup>(۱)</sup>

یعنی نیک کام کی طرف رہنمائی کرنے والے کا اجر نیک کام کرنے والے کے برابر ہے۔

عربی کی مشہور کہاوت ہے :

لَكُلِّ شَيْءٍ صَدْقَةٌ وَصَدَقَةُ الرِّئَاْسَةِ الشَّفَاعَةُ وَإِعْانَةُ الْمُضْعَفَاءِ.

یعنی ہر چیز کا ایک صدقہ ہوتا ہے اور ریاست کا صدقہ سفارش کرنا اور ضعیفوں کی امداد کرنا ہے۔

اربابِ داش و ادب کا کہنا ہے :

من کان دخالاً علی الامراء ولا يکون متشفعا فهو دعي .

یعنی جو شخص امراء اسلامیں کے دربار میں باریاب ہوتا رہتا ہوا اور لوگوں کی سفارش نہ کرتا ہو تو سمجھو وہ ولد الزنا (حرامی) ہے۔

حضرت جعفر بن محمد روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت داؤد علیہ السلام پر وحی فرمائی کہ میرے بندوں میں سے ایک بندہ شخص ایک نیکی لے کر آئے گا، اور میں اس کو جنت میں داخل کر دوں گا۔

(۱) سنن ترمذی: ۲۷۹ روایت: ۲۷۹..... مندرجہ بن حبیل: ۲۵۹۳..... مندرجہ بن حبیث: ۲۱۹۳۹..... مشکل الآثار طحاوی: ۸۰/۳..... ۱۳۳۲..... مجموع ابن عساکر: ۱/۲۳۱۔

حضرت داؤد نے عرض کی: اے رب! وہ نیکی کون ہی ہے؟ فرمایا:

من يفرج عن مؤمن كربة ولو بشق تمرة .  
یعنی جو کسی مسلمان کی مشکل آسان کر دے خواہ بھور کے ایک ٹکڑے ہی سے۔

## باب نمبر 81: قصد اُقتل کرنے کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: علامے اس شخص کی بابت اختلاف کیا ہے جس نے کسی مسلمان کو جان بوجھ کر قتل کیا ہو۔ بعض نے کہا: وہ ہمیشہ دوزخ میں رہے گا اور اکثر اہل علم کہتے ہیں کہ وہ شخص اللہ کی مشیت میں ہے، چاہے تو بخش دے اور اگر چاہے تو عذاب کرے۔

جو کہتے ہیں کہ ہمیشہ دوزخ میں رہے گا، ان کی دلیل یہ ہے کہ سالم بن ابی الجعد کہتے ہیں کہ میں ابن عباس رضی اللہ عنہما کی بارگاہ میں موجود تھا۔ اور یہ اس زمانے کی بات ہے جب وہ نایبنا ہو گئے تھے۔ تو ان کی خدمت میں ایک شخص آ کر پوچھنے لگا کہ آپ کی اس شخص کے بارے میں کیا رائے ہے جس نے کسی مسلمان کو جان بوجھ کر قتل کیا ہو؟۔ فرمایا: اس کی جزا ہمیشہ جہنم میں رہنا ہے۔

اس شخص نے کہا: اگرچہ وہ توبہ کر لے اور ایمان لے آئے پھر ہدایت یافتہ ہو جائے۔ آپ نے فرمایا: اس کے لیے ہدایت کہاں!۔ قسم ہے اس ذات کی جس کے دست قدرت میں میری جان ہے کہ اس تعلق سے یہ آیت مبارکہ نازل ہوئی ہے اور اس آیت کو کسی دوسری آیت نے منسوخ نہ کیا یہاں تک کہ تمہارے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا وصال ہوا۔

جو لوگ کہتے ہیں کہ اس کی توبہ مقبول ہے، ان کی دلیل یہ آیت ہے۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے :

إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يُشَاءُ ۝ (سورة نساء: ۲۸/۳)

بیشک اللہ اس بات کو نہیں بخشا کر اس کے ساتھ شرک کیا جائے اور اس سے کم تر (جو گناہ بھی ہو) جس کے لیے چاہتا ہے بخش دیتا ہے۔

دوسری جگہ ارشاد فرمایا :

وَالَّذِينَ لَا يَذْغُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أَخْرَى وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الْأَئِمَّةَ حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ۝ (سورة فرقان: ۶۸/۲۵)

اور (یہ) وہ لوگ ہیں جو اللہ کے ساتھ کسی دوسرے معبود کی پوجا نہیں کرتے اور نہ (ہی) کسی ایسی جان کو قتل کرتے ہیں جسے بغیر حق مارنا اللہ نے حرام فرمایا ہے۔

پھر اللہ پاک نے اس آیت کے آخر میں فرمایا :

إِلَّا مَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتِ ۝ (سورة فرقان: ۶۹/۲۵)

مگر جس نے توبہ کر لی اور ایمان لے آیا اور نیک عمل کیا تو یہ وہ لوگ ہیں کہ اللہ جن کی برا کیوں کو نکیوں سے بدل دے گا۔

اور مذکورہ آیت کریمہ (وَمَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَ آؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا) کا جواب یہ ہے کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما ہی سے مروی ہے کہ یہ آیت مقیس بن جبابة فہری کے حق میں نازل ہوئی تھی، جس نے ایک آدمی کو قتل کر دیا تھا اور مرتد ہو کر مکہ مکرمہ چلا گیا تھا۔

دوسرے جواب یہ ہے کہ اللہ کے فرمان: فَجَزَ آؤُهُ جَهَنَّمُ کا معنی یہ ہے کہ اس کی جزا جہنم ہے اگر جزا دی جائے؛ لیکن ہم امید کرتے ہیں کہ اللہ اس کو۔ ان شاء اللہ۔ یہ جزا نہ

دے گا۔ اور یہ معنی حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ کی اس روایت کے مطابق ہے جسے انھوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حوالے سے بیان کیا ہے کہ آپ نے فرمایا:

من وعدہ اللہ تعالیٰ علی عمل ثواب افہو منجز له، ومن  
أوعده علی عمل عقابا فہو بالخیار . (۱)

یعنی جس سے اللہ نے کسی عمل پر ثواب کا وعدہ کیا ہے تو وہ وعدہ ضرور پورا کرے گا، اور جس سے کسی عمل پر عذاب کا وعدہ کیا ہے تو اس میں اللہ کی مشیت پر ہے (چاہے عذاب کرے، چاہے نہ کرے)۔

### خود کشی کرنا کیسا؟

یوں ہی اگر کسی نے اپنے آپ کو جان سے مارڈا (یعنی خود کشی کر لی) تو بعض کہتے ہیں کہ وہ ہمیشہ دوزخ میں رہے گا۔ اور بعض کے نزدیک وہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی مشیت پر ہے، جو چاہے کرے۔

جو لوگ کہتے ہیں کہ وہ ہمیشہ دوزخ میں رہے گا اُن کی دلیل یہ ہے کہ حضرت سفیان ثوری، اعمش و ابو صالح کے طریق سے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

من قتل نفسه بسم فسمه بیده يتحساه في نار جهنم خالدا فيها  
مخلدا أبدا، ومن قتل نفسه بحديدة فحديدته بيده يجئها في بطنه  
في نار جهنم خالدا فيها مخلدا أبدا مؤبدا ومن تردى بنفسه من  
جبل فمات فهו يتردى في نار جهنم خالدا مخلدا فيها أبدا .

(۱) الایاۃ الکبریٰ ابن بطیح: ۲۹/۵..... تتمم او سط طبرانی: ۳۳۲/۱۸: ۸۷۵۳..... من  
ابی علی موصی: ۳۳۱/۷..... حدیث: ۳۲۲..... مشکل آثار طحاوی: ۹/۷..... حدیث: ۳۲۳۶۔

یعنی جس نے اپنے آپ کو زہر سے مارڈا تو اس کے ہاتھ میں زہر ہو گا اور

اس کو پیتا رہے گا اور ہمیشہ ہمیشہ جہنم کی آگ میں رہے گا۔ اور جس نے اپنے آپ کو کسی لوہے کی چیز سے قتل کیا، تو وہی چیز اس کے ہاتھ میں ہو گی اور اپنے پیٹ میں اسے مارتا رہے گا اور ہمیشہ ہمیشہ نار جہنم میں پڑا رہے گا۔ اور جس نے خود کو کسی پہاڑ سے گرا کر ہلاک کر لیا تو وہ یوں ہی ہمیشہ ہمیشہ آتش جہنم کے اندر پلٹیاں کھاتا رہے گا۔ (۱)

ایک روایت میں ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من قتل نفسه بشيء عذب به يوم القيمة . (۲)

یعنی جس نے اپنے آپ کو کسی چیز سے قتل کیا تو اس چیز سے قیامت کے دن عذاب دیا جائے گا۔

اور جو لوگ کہتے ہیں کہ وہ اللہ کی مشیت پر ہے، ان کی دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

وَيَغْفِرُ مَا ذُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ۝ (سورہ نساء: ۳۸/۳۷)

اور (شک) سے کم تر (جو گناہ بھی ہو) جس کے لیے چاہتا ہے بخش دیتا ہے۔

اور مذکورہ احادیث ڈرانے دھمکانے کے لیے ہے، جیسا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک دوسرے مقام پر فرمایا :

لعن المؤمن كقتله .

یعنی مسلمان پر لعنت کرنا اس کو قتل کرنے کے برابر ہے۔

(۱) صحیح بخاری: ۵۲۱۸: حدیث: ۵۲۳۳: صحیح مسلم: ۲۸۲۱: حدیث: ۱۵۸: سنن ابو داؤد: ۳۶۹/۱۰: سنن ابو داؤد: ۳۶۹/۱۰: حدیث: ۳۲۷۲: سنن ترمذی: ۷/۳۲۰: حدیث: ۱۹۶: سنن نسائی: ۷/۷۵: حدیث: ۱۹۳۹:-

(۲) صحیح مسلم: ۱/۲۸۱: ترجمۃ الباب..... من ماح: ۱۳۷/۳۳: حدیث: ۱۵۷۹: حدیث: ۸۰/۲: مجم کبیر طبرانی: ۸۰/۲: حدیث: ۱۳۱۳: مختصر ابو عوان: ۱۰۹: حدیث: ۱۰۰: من شافعی: ۳۳۲/۲: حدیث: ۸۰۹:-

حضرت ابن مسعود بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

سباب المسلم فسوق وقتاله کفر . (۱)

یعنی مسلمان کو گالی دینا فرق ہے اور اس کو قتل کرنا کفر ہے۔

توجہ طرح یہ دونوں حدیثیں خوف دلانے کے لیے وارد ہوتی ہیں اسی طرح اُن  
احادیث کو بھی سمجھنا چاہیے؛ یعنی قاتل اللہ کی مشیت پر ہے، چاہے چھوڑ دے اور چاہے تو  
گرفت فرمائے۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 82: بچوں کو چونما کیسا؟

فقید ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: چھوٹے بچوں کا بوسہ لینے میں کچھ مضاائقہ نہیں  
 بلکہ اس میں ثواب ہے؛ اس لیے کہ اس میں اپنے بچے پر شفقت ہے اور نبی اکرم صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من لم يوقر كبارنا ولم يرحم صغيرنا فليس منا . (۲)

یعنی جو ہمارے بڑے کی تقدیر نہ کرے، اور ہمارے چھوٹے پر حمّ نہ کرے تو  
 وہ ہم میں سے نہیں۔

حضرت محمد بن اسود اپنے والد اسود بن خلف سے روایت کرتے ہیں کہ ایک روز نبی  
 اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت حسن بن علی کو اپنی مبارک گود میں لیا اور انھیں بوسہ  
 دیا، پھر صحابہ کرام کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا :

(۱) صحیح بخاری: ۱/۸۳ حدیث: ۳۶..... صحیح مسلم: ۱/۲۰۲ حدیث: ۹۷..... سنن ترمذی: ۲۵۵/۷ حدیث: ۱۹۰۴  
..... سنن نسائی: ۱/۱۲ حدیث: ۲۷۷..... سنن ابن ماجہ: ۱/۷۸ حدیث: ۲۸.....

(۲) سنن ابو داود: ۱/۱۳ حدیث: ۵۵/۱۰۰..... سنن ترمذی: ۲۲۹۲..... سنن ابی حیان: ۱/۱۳ حدیث: ۱۵۵/۷..... مندرجہ  
 حدیث: ۲۲۲۵..... بیانیۃ الحارث: ۱/۲۵۱ حدیث: ۷۹۹..... متندرک حاکم: ۱/۱۹۸ حدیث: ۷۳۶۰.....

إن الولد مدخلة مجبنة محزنة . (۱)

یعنی اولاد انسان کو نجوس، بزدل اور غمگین بنادیتی ہے۔

حضرت اشعث بن قیس کندی بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

إِنَّهُمْ لَمْ يَخْلُلُوا مَعْبُدَةً مَحْزُونَةً، وَإِنَّهُمْ لَشَمْرَةِ الْفَؤَادِ وَقُرْبَةِ الْعَيْنِ۔<sup>(۱)</sup>

یعنی بلاشبہ اولاد آدمی کو بخیل، بزدل اور غمگین بنادیتی ہے، اور وہ یقیناً آدمی کے دل کو پھل، اور اس کی آنکھ کی ٹھنڈک ہے۔

حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ آپ نے ایک شخص کو کسی کام پر عامل مقرر کیا۔ وہ شخص ایک مرتبہ آپ کی خدمت میں حاضر ہوا تو کیا دیکھتا ہے کہ آپ نے اپنی چھوٹی صاحبزادی کو گود میں لیا ہے اور پیار کر رہے ہیں۔ اس شخص نے کہا کہ میرے کئی بچے ہیں اور میں کسی ایک کو بھی پیار نہیں کرتا۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے فرمایا: جب تھے چھوٹوں پر رحم نہ آیا تو بڑوں پر کیونکر آئے گا؛ لہذا ہمارا کام ہمیں واپس کر اور اپنی راہ لے۔ چنانچہ آپ نے اس کو معزول کر دیا۔

کہا جاتا ہے کہ بوسہ پانچ طرح کا ہوتا ہے۔

بوسہ مودت۔ بوسہ رحمت۔ بوسہ شفقت۔ بوسہ شہوت۔ بوسہ تھیت۔

(1) بوسہ مودت یہ ہے کہ ماں باپ اولاد کے رخسار پر بوسہ دیں۔

(2) بوسہ رحمت یہ ہے کہ اولاد ماں باپ کے سر پر بوسہ دے۔

(1) سنن ابن ماجہ: ۱۱/۵۹ حدیث: ۳۶۵۲۔۔۔۔ مندرجہ: ۳۶۵۲/۳۵۔۔۔۔ مصنف عبدالرزاق:

۱۱/۲۰۱۲۵ حدیث۔۔۔۔ مندرجہ: ۲۰۱۲۵۔۔۔۔ مسن شہاب تقاضی: ۱/۳۱۴ حدیث: ۲۵۔۔۔۔

(2) مجمع بکیر طبرانی: ۱/۲۸۳ حدیث: ۳۶۳۔۔۔۔ سنن کبریٰ بنیہ: ۱۰/۲۰۲۔۔۔۔

(3) بوسہ شفقت یہ ہے کہ بہن بھائی کی پیشانی پر بوسہ دے۔

(4) بوسہ شہوت یہ ہے کہ خاوند اپنی بیوی کے منہ یا چہرہ پر بوسدے۔

(5) بوسہ تجیت یہ ہے کہ مسلمان آپس میں ایک دوسرے کے ہاتھ پاؤں پر بوسدے۔

بعض علمانے مردوں کو آپس میں ایک دوسرے کے ہاتھ پاؤں پر بوسدینے کو ناجائز کہا ہے، اور ان کی دلیل یہ ہے کہ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بوسہ لینے اور گلنے سے منع فرمایا ہے۔ اور بعض علمانے اس کی رخصت دی ہے اور اسی پر ہمارا عمل درآمد ہے۔ چنانچہ حدیث میں آیا ہے کہ جب حضرت جعفر بن ابی طالب رضی اللہ عنہ جب شہ سے واپس تشریف لائے تو بنی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کھڑے ہوئے اور ان کو گلے لگایا اور ان کی پیشانی پر آنکھوں کے درمیان بوسدیا۔

یوں ہی صحابہ کرام کا معمول تھا کہ جب وہ سفر سے آیا کرتے تھے تو ایک دوسرے سے گلے ملتے اور ایک دوسرے کو بوسدیتے تھے۔

حضرت براء بن عاذب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

**التمسوا الولد فإنه ثمرة القلوب و قرة العين و إياكم**

**والعجوز العقيم . (۱)**

یعنی اولاد کی فکر کرو؛ اس لیے کہ اولاد لوں کا بچل، اور آنکھوں کی ٹھنڈک ہے، اور بڑھیا بچھ سے دور بھاگو۔

رواتیوں میں آتا ہے کہ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
اولادنا اکبادنا ۔

یعنی ہماری اولاد ہمارے جگہ کا نکلا رہے۔

(۱) **کنز العمال من سنن الانقاول والافعال ۲۸۸/۱۶: حدیث ۲۲۵۱۵۔**

اسی مضمون کو شاعر نے یوں جامہ شعر پہنایا ہے۔

من سرہ الدهر ان یری کبde  
یمشی علی الارض فلیری ولدہ  
یعنی جس کسی کو یہ بات اچھی معلوم ہو کہ اس کا جگرزاں پر چلے پھرے، اس  
کو چاہیے کہ اپنی اولاد کو دیکھے۔

## باب نمبر 83: دف بجانے کا اسلامی تصور

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: علامے نکاح کے وقت دف بجانے کے بارے  
میں اختلاف کیا ہے۔ بعض نے کہا کچھ مضمون نہیں جبکہ بعض نے کہا کہ ناجائز ہے۔  
جائز مانے والوں کی دلیل یہ ہے کہ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا  
روایت کرتی ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:  
**أعلنوا النكاح واجعلوه في المساجد واضربوا عليه بالدفوف.** (۱)

یعنی نکاح کا اعلان کرو، اور نکاح مسجد میں کرو اور اس موقع پر دف بجاو۔  
حضرت محمد بن حاطب بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد  
فرمایا:

**الفصل بين الحلال والحرام ضرب الدف ورفع الصوت  
في النكاح .** (۲)

(۱) صحیح ابن حبان: ۷/۱۳۵ حدیث: ۳۱۳۲..... کنز العمال: ۲۹۱/۱۴ حدیث: ۳۳۵۳۵۔

(۲) ترمذی: ۳/۲۶۷ حدیث: ۱۰۰۸..... سنن نسائی: ۱۱/۲۸۲ حدیث: ۳۳۱۶..... سنن ابن ماجہ: ۲/۲ حدیث: ۱۸۸۶..... کنز العمال فی سنن الاقوال والاتفاق: ۲۹۵/۱۶ حدیث: ۳۳۵۵۲۔

یعنی دف بجا کر حلال و حرام میں فاصلہ کرو اور نکاح میں آواز بلند کرو۔

حضرت محمد بن سیرین فرماتے ہیں کہ مجھ کو یہ خبر پہنچی ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ جب کسی دف کی آواز سننے تو آپ کو برا معلوم ہوتا اور پوچھتے کہ یہ کیا ہے؟۔ اب اگر لوگ کہتے کہ تقریب نکاح یا غتنہ کے سبب سے ہے، تو خاموشی اختیار فرماتے۔

حضرت ہشام بن عروہ بواسطہ اپنے والد کے ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ ایک دن تشریف لائے اور حضرت عائشہ کے پاس دو بچیاں عید کے دن دف سے کھلی رہی تھیں، اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی تشریف رکھتے تھے۔ حضرت ابو بکر نے ان بچیوں کو جھٹکتے ہوئے فرمایا:

أَتَفْعَلُونَ هَذَا وَرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ جَالِسٌ.  
يعنی کیا تم یہ سب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی موجودگی میں کر رہی ہو؟۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

يَا أَبَا بَكْرٍ فَإِنَّ لَكُلَّ قَوْمٍ عِيدًا وَهَذَا عِيدُنَا .<sup>(۱)</sup>

یعنی اے ابو بکر! ہر قوم کے لیے ایک عید ہوتی ہے اور یہ ہمارا عید کا دن ہے۔

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے بارے میں آتا ہے کہ وہ ایک جگہ نکاح میں تشریف لے گئیں جب واپس لوٹیں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پوچھا: هل قلت شيئاً.

یعنی کیا تم نے شادی میں کچھ گایا؟۔

عرض کی: جی ہاں، یہ گایا تھا:

(۱) صحیح بخاری: ۱۲/۳۱۷ حدیث: ۳۶۳۸..... صحیح مسلم: ۲۱۲/۲ حدیث: ۱۳۷۹..... سنن نسائی: ۵۳/۲ حدیث: ۵..... سنن ابن ماجہ: ۲/۱۱ حدیث: ۱۸۸۸..... صحیح ابن حبان: ۲۹۱/۲۳ حدیث: ۵۹۷۔

**فلولا العجوة السوداء لما كنا بواديكم**

یعنی ہم تمہارے ہاں آئے، ہم تمہارے ہاں آئے، تو تم ہمیں سلام کرو اور ہم تمہیں سلام کریں۔ اگر عجوة سیاہ نہ ہوتی تو ہم تمہارے جنگل میں کہاں ہوتے۔

اس کو سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

هلا قلت بـ

**فلولا طاعة الرحمن ما كنا بواديكم**

یعنی تم نے یوں کیوں نہ کہا کہ اگر رحمٰن کی اطاعت نہ ہوتی تو ہم تمہارے جنگل میں کہاں ہوتے۔

حضرت عکرمہ روایت کرتے ہیں کہ جب حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے اپنے بچوں کے ختنے کرائے تو گانے بجائے والوں کو بلا کر پانچ درہم دیے۔

اور ناجائز کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

**كل لهو للمؤمن باطل إلا ثلاثة: تأدبه فرسه، ورميه عن**

قوسه، وملاعتہ مع أهله . (۱)

یعنی ہر لفڑاکام مومن کے لیے ناجائز ہے سو اے تین کھلیوں کے کہ یہ درست ہیں: گھوڑے کا سدھانا، تیرکان کی مشق کرنا، اور اپنی بیوی کے ملاعبت کرنا۔

حضرت بریدہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ ایک دفعہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کسی غزوہ سے واپس تشریف لائے تو ایک عورت آپ کی خدمت میں حاضر ہوئی اور عرض کرنے لگی کہ میں نے یہ نذر مانی تھی کہ اگر آپ جہاد سے صحیح و سالم واپس تشریف

(۱) **کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال: ۳۵۷۲: حدیث: ۱۰۸۲۳۔**

لائے تو آپ کے سامنے دف بجاوں گی۔

یہ سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
إن فعلت ذلك فافعل و الا فلا.

یعنی اگر تو نے نذر مانی ہے تو پوری کر لے؛ ورنہ اس کی کوئی ضرورت نہیں۔  
اس نے عرض کی: یا رسول اللہ! میں نے تو یہ نذر مان لی ہے۔ فرمایا: اضربی، بجاو۔  
چنانچہ وہ بجانے لگی۔ اتنے میں حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ بھی آگئے مگر وہ  
بدستور بجائی رہی، پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ تشریف لائے تو اس نے دف کو پھینک دیا اور  
گھونگھٹ نکال کر بیٹھ گئی۔

یہ دیکھ کر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
إني لأحسب أن الشيطان يفر منك يا عمر .  
یعنی اے عمر! میں سمجھتا ہوں کہ شیطان تجھے دیکھ بھاگ کھڑا ہوا۔  
پس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ فرمانا کہ اگر تو نے نذر مانی ہے تو بجاو؛ ورنہ  
رہنے والے اس کی ولیل ہے کہ دف بجانا جائز نہیں۔

اور مذکورہ حدیث کہ اعلان کرو زناح کا اور بوقت زناح دف بجاو، کا جواب یہ ہے  
کہ یہ دراصل کتابی ہے اظہار زناح کا، دف کا بجانا حقیقتاً مراہنیں۔  
فقیر ابو لیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ ہمارے زمانے میں جو دفع جانجھ اور گھونگھرو  
کے بجائی جاتی ہے وہ بالاتفاق مکروہ ہونی چاہیے۔ اور علماء کا یہ اختلاف صرف اس دف  
کے متعلق ہے جو پہلے زمانہ میں بغیر جانجھ کے بجائی جاتی تھی۔ واللہ اعلم۔

(۱) البر لمییر فی تخریج الاحادیث فی الشرح الکبیر: ۶۲۶..... الحجیم الحجیر فی تخریج احادیث الرافی الکبیر: ۳۸۷/۳  
حدیث: ۲۱۲۳۔

## باب نمبر 84 : امر بالمعروف کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: امر بالمعروف اور نبی عن المنکر ہم پر واجب ہے؛ اس لیے کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

لَوْلَا يَنْهَاهُمُ الرَّبَّاَيُونَ وَالْأَحْبَارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الْإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ  
السُّخْتَ لَبِنْسَ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ۝ (سورہ مائدہ: ۶۲/۵)

انہیں (روحانی) درویش اور (دینی) علماء کے قولی گناہ اور اکلی حرام سے منع کیوں نہیں کرتے؟ بیشک وہ (بھی برائی کے خلاف آواز بلند نہ کر کے جو کچھ تیار کر رہے ہیں بہت برا ہے۔

تو آپ دیکھیں کہ اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے امر بالمعروف ترک کرنے پر ان کی نہ مرت فرمائی ہے۔ نیز فرمایا :

كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَا  
عَنِ الْمُنْكَرِ ۝ (سورہ آل عمران: ۱۱۰/۳)

تم بہترین امت ہو جو سب لوگوں (کی رہنمائی) کے لیے ظاہر کی گئی ہے، تم بھلاکی کا حکم دیتے ہو اور برائی سے منع کرتے ہو۔

حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

وَلَتَأْمُرُنَ بالْمَعْرُوفِ وَلَتَنْهَا  
شرارِکمْ علی خیارِکمْ ثُمَّ یَدْعُوا خیارِکمْ فَلَا یَسْتَجِابُ لَهُمْ . (۱)

یعنی تم نیکیوں کا حکم کرنے اور برائیوں سے روکنے کا فریضہ انجام دیتے رہو؛ ورنہ اللہ تمہارے اچھوں پر بروں کو مسلط کر دے گا، پھر اگر اچھے دعا بھی کریں گے تو ان کی دعا قبول نہ کی جائے گی۔

(۱) سنن ترمذی: ۵/۸: ۷۷ حدیث: ۲۰۹۵..... مندرجہ بیچھے موصی: ۳/۱۰: ۳۷۸۹۔

امر بالمعروف کی کئی قسمیں ہیں: اگر غالب گمان یہ ہے کہ لوگ اس کے امر بالمعروف اور نبی عن المکر کو قبول کر لیں گے تو پھر امر بالمعروف اس پر واجب ہے، اور اس کے لیے خاموش رہنے کی کوئی گنجائش نہیں۔

لیکن اگر غالب گمان یہ ہو کہ اگر میں کچھ کہوں گا تو لوگ برا بھلا کہیں گے، اور بازنہ آئیں گے بلکہ اس کی تذلیل و تفحیک کریں گے تو امر بالمعروف نہ کرنا افضل ہے۔ یوں ہی اگر اس کا امکان ہو کہ امر بالمعروف اور نبی عن المکر کرنے سے لوگ اسے ماریں گے اور اسے اس پر یار اے صبر نہ ہو سکے گا اور اس سے آپس میں دشمنی بڑھے گی اور لڑائی کا ماحول پیدا ہو گا تو پھر ایسے موقع پر امر بالمعروف کا ترک کرنا افضل ہے۔ لیکن اگر وہ یہ سمجھے کہ اگر لوگ ماریں گے تو یہ صبر کر لے گا اور کسی سے شکایت نہ کرے گا تو پھر اس کے لیے امر بالمعروف اور نبی عن المکر میں کچھ مضائقہ نہیں اور اب یہ شخص مجاہد ہو گا اور یہی انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کا کام ہے۔

اور اگر یہ جانے کہ لوگ میرا کہنا نہ مانیں گے اور ان سے سب و شتم کا کوئی خوف نہیں تو اب اختیار ہے، چاہے تو امر بالمعروف کرے اور چاہے تو نہ کرے؛ مگر امر بالمعروف کرنا اس کے حق میں افضل ہے۔

حضرت سیدنا ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِذَا رأَى أَحَدُكُمْ مُنْكِرًا فَلْيَعْصِيرْهُ بِيَدِهِ إِنْ لَمْ يُسْتَطِعْ فَبِلْسَانِهِ  
فَإِنْ لَمْ يُسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ وَذَلِكَ أَضَعْفُ الْإِيمَانَ .

یعنی جب تم میں سے کوئی برائی دیکھے تو (اعلیٰ درجہ یہ ہے کہ) اسے اپنے ہاتھ سے رو کے؛ تاہم اگر اس کی طاقت نہ ہو تو (متوسط درجہ یہ ہے کہ) زبان سے منع کرے، اور اگر اس کی بھی استطاعت نہ ہو تو (کم از کم) دل میں برا

جانے اور یہ کمزور ترین ایمان کی علامت ہے۔ (یعنی یہ کمزور ایمان والے کا فعل ہے)۔<sup>(۱)</sup>

کسی نے بڑی پیاری بات کی ہے کہ جس شہر میں چار قسم کے لوگ ہوں تو وہاں کے باشندے ہر قسم کے عذاب و بلا سے محفوظ رہیں گے :

- ۱) امام عادل کہ کسی پر کوئی زیادتی نہ کرے۔
- ۲) جادۂ مستقیم پر گامزن علم۔

۳) شیوخ جو اچھائیوں کا حکم اور برا بیویوں سے منع کرتے ہوں، نیز لوگوں کو قرآن اور علم دین کی تعلیم پر ابھارتے ہوں۔

۴) پردہ نشیں خواتین جو عہد جاہلیت کی عورتوں کی مانندگی کو چوں میں بے پردہ دندناتی پھریں۔

بعض اہل علم نے (مذکورہ حدیث کی) بڑی خوبصورت تقطیق یوں پیش کی ہے کہ امر بالمعروف اور نبی عن المکر ہاتھ سے کرنا اُمرا (اور سلاطین) کا کام ہے، زبان سے کرنا عالم کافر یضھ ہے، اور دل سے (برا جانا) عوام کا کام ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 85 : نکاح کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: علماء نکاح کے باب میں اختلاف کیا ہے۔ بعض نے اسے فرض قرار دیا ہے، جب کہ بعض نے سنت کہا ہے، اور ہم یہ کہتے ہیں کہ اگر نفس نکاح کی خواہش رکھتا ہو تو نکاح کرنا افضل ہے، اگر کر سکے۔ اور اگر نفس نکاح کی

(۱) صحیح مسلم: ۱۷۶۱ حدیث: ۰۰..... سنن ابو داؤد: ۳۶۰/۳..... سنن نسائی: ۲۰۲/۱۵..... سنن بخاری: ۹۶۳..... سنن ابن ماجہ: ۱۵۲/۲..... ۳۹۲۲..... ۱۲۲۵ حدیث۔

آرزو نہیں کرتا تو چاہے کرے، چاہے نہ کرے بلکہ (اس صورت میں) اگر مشغول عبادت رہے تو افضل ہے۔

نکاح کی فرضیت کا قول کرنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہم کو نکاح کرنے کا حکم فرمایا کرتے، نیز مجرد (اور تہارہنے) سے سختی کے ساتھ منع فرمایا کرتے تھے۔ اس باب میں ارشادِ رسالت مابکتناواضح ہے :

تزووجوا الودود الولد فلاني مكاثر بكم الأنبياء يوم القيمة۔ (۱)

یعنی ایسی عورتوں سے نکاح کرو جو خاوند کو دوست رکھیں اور کثرت سے بچے جنیں؛ کیونکہ میں روز قیامت تمہاری کثرت کی وجہ سے دیگر انبیاء کرام پر فخر کروں گا۔

ایک دوسری روایت میں فرمان ہدایت نشان ہے :

فلاني مكاثر بكم الأمم۔ (۲)

یعنی میں تمہاری کثرت کے باعث دوسری امتیوں پر فخر کروں گا۔

اور نکاح کو سنت کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مردی ہے کہ آپ نے عکاف بن وداع سے دریافت فرمایا :

أَلَّكَ امْرَاةً .

یعنی کیا تیرے پاس بیوی ہے؟۔

عرض کی نہیں۔

(۱) سنن ابو داؤد: ۵/۳۲۱ حديث: ۱۷۵۳..... منبر احمد بن حنبل: ۵/۲۵ حديث: ۱۹۸/۲۵..... مسند ر

حاکم: ۶/۲۹۲ حديث: ۲۶۳۵..... مجمع الاوسط طبرانی: ۱۱/۳۳۲ حديث: ۵۲۵۶۔

(۲) مسنون ابو عوانہ: ۸/۲۹۲ حديث: ۳۲۵۹..... منبر احمد بن حنبل: ۵/۲۵ حديث: ۱۹۸/۲۵..... مسند ر

آپ نے پوچھا :

ولا جاریہ .

یعنی کیا الوہدی بھی نہیں ہے؟۔

انھوں نے عرض کی: نہیں۔

آپ نے پوچھا :

و انت شباب مؤسر .

یعنی کیا تو مالدار نوجوان ہے؟۔

عرض کی: جی ہاں، اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا فضل و کرم ہے۔

یہ سننے کے بعد سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

تزوج فانك من إخوان الشياطين أو من رهبان النصارى

فَإِن كُنْتَ مُؤْمِنًا فَافْعُلْ مَا تَفْعَلْ فَإِنْ مِنْ سَنَّتَنَا النِّكَاحُ .<sup>(۱)</sup>

یعنی نکاح کرو؛ کیونکہ (اس کے بغیر) تو شیطان کا بھائی ہے یا عیسائی

راہب؛ لہذا اگر تو مومن ہے تو ویسا کر جیسا ہم کرتے ہیں کیونکہ نکاح ہماری

سنن ہے۔

لیکن اگر نفس کو نکاح کی خواہش نہ ہو تو پھر اس کے لیے عبادت افضل ہے؛ اس لیے  
کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت مسیح بن زکریا علیہما السلام کی ان الفاظ میں تعریف فرمائی ہے :

وَسَيِّدًا وَّحَصُورًا وَّنَبِيًّا مِّنَ الْصَّلَحِينَ ۝ (سورہ آل عمران: ۳۹/۳)

اور سردار ہو گا اور عورتوں (کی رغبت) سے بہت محفوظ ہو گا اور (ہمارے)

خاص نیکوکار بندوں میں سے نبی ہو گا۔

اور 'حصور' اس کو کہتے ہیں جو عورت کے پاس نہ جائے، اس لیے نہیں کہ وہ نامرد ہے

بلکہ اس لیے کہ رب عز وجل کی عبادت میں مشغولیت نے اس کی شہوت کو مار دالا ہے۔

(۱) *کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال*: ۳۹۲/۱۶: حدیث: ۳۵۶۰۹۔

اور (ایک مسلمان کا یہ اخلاقی فریضہ ہے کہ) جب بھی وہ نکاح کرے تو کسی نیک پارسا عورت سے کرے۔ ارشاد رسالت مآب علیہ السلام ہے :

تنزوج المرأة لما لها وجمالها وحسبها ودينها فعليك  
بذات الدين تربت يداك . (۱)

یعنی عورت سے نکاح کیا جاتا ہے مال کی وجہ سے، جمال کی وجہ سے، حسب کی وجہ سے اور دین کی وجہ سے، لہذا دین دار اور خوف خدار کھنے والی عورت کا اپنے لیے انتخاب کرو، ورنہ تمہارے ہاتھ خاک آلو دہ ہو جائیں گے۔  
حضرت علی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :  
إياكم و خضراء الدمن .

یعنی سبز کوڑی سے پجو۔

عرض کیا گیا، یا رسول اللہ! سبز کوڑی کیا ہے؟۔ فرمایا :  
المرأة الحسناء في منبت السوء . (۲)

یعنی خوبصورت عورت (لیکن) بد کردار اور بد سیرت ہو۔  
بعض حکما کا کہنا ہے :

أفضل النساء أن تكون بهية من بعيد، مليحة من قريب،  
غذيت بالنعمة وأدركتها الحاجة، فخلق النعمة معها و ذل  
الحاجة فيها .

یعنی عورتوں میں سے وہ عورت افضل ہے جو دور سے اچھی معلوم ہو، اور قریب سے حسین و نمکین نظر آئے۔ حالت عیش میں حاجت میں بیٹلا ہو، تو اس کونقت کی عادت بھی ہو اور حاجت کی ذلت بھی۔

(۱) صحیح بخاری: ۳۳۱۶: حدیث: ۷۴۰۰..... صحیح مسلم: ۷۴۸۸: حدیث: ۲۲۶/۵..... سنن ابو داؤد: ۲۲۶/۵: حدیث: ۵۱..... سنن ترمذی: ۲۲۳/۳: حدیث: ۱۰۰۲..... سنن نسائی: ۲۳۲/۱۰: حدیث: ۳۱۷۳۔

(۲) کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال: ۱۲/۳۰۰: حدیث: ۲۲۵۸۷: مسند فردوس دیلمی۔

## باب نمبر 86 : کسب (پیشے) کا بیان

فقیہ ابوالیث علیہ الرحمہ فرماتے ہیں: بعض علماء پیشے کو ناجائز کہتے ہیں اور کہتے ہیں کہ انسان پر اللہ کی عبادت میں مشغول ہونا اور اس پر توکل کرنا واجب ہے۔

جبکہ اکثر علماء کا کہنا ہے کہ ایسا پیشہ کرنا واجب ہے جو اپنے اور اپنے اہل و عیال کے لیے کافی ہو۔ اور اگر اس سے زیادہ کرے تو مباح ہے اور عبادت میں مشغول ہونا، حاجت سے زیادہ کمانے سے افضل ہے، اور اگر حاجت سے زیادہ کمانے میں مشغول ہو تو ایسا کرنا حرام نہ ہو گا بشرطیکہ فخر و تکبر کا ارادہ نہ کرے، اور اس سے کسی فریضے کا ترک لازم نہ آئے۔

ان لوگوں کی دلیل۔ جو کہتے ہیں کہ محنت مزدوری میں مشغول نہ ہونا چاہیے۔ یہ ہے کہ اللہ نے ارشاد فرمایا :

وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ۝ (سورہ ذاریات: ۵۶/۵۱)

اور میں نے جنات اور انسانوں کو صرف اسی لیے پیدا کیا کہ وہ میری بندگی اختیار کریں۔

تو اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے آگاہ فرمادیا کہ اس نے مخلوق کو اپنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے، لہذا مخلوق کو چاہیے کہ عبادت میں مشغول ہونہ کہ محنت مزدوری میں۔ یوں ہی نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھی ایک مقام پر ارشاد فرمایا :

ما أوحى الله إليك بأن أجمع المال ولا تكون من التجارين و  
لكنه أوحى إليك بأن سبج بحمد ربك وكن من الساجدين،  
واعبد ربك حتى يأتيك اليقين . (۱)

(۱) *کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال*: ۲۳۵/۳: حدیث: ۶۳۷۳۔

یعنی اللہ تعالیٰ نے مجھے یہ نہیں فرمایا کہ میں مال جمع کروں یا سوداگر بنوں بلکہ مجھے حکم ہوا ہے کہ میں اس کی تسبیح بیان کروں اور سجدہ گزاروں میں سے ہوں۔ (نیز فرماتا ہے: اور عبادت کرو اپنے رب کی حتیٰ تک کہ مقام یقین حاصل کرو۔)

اور جن لوگوں کا دعویٰ یہ ہے کہ اپنی اور اپنی عیال کے لیے محنت مزدوروی کرنا واجب ہے، ان کی دلیل یہ ہے کہ اللہ نے بہت سے کام فرض کیے ہیں؛ مگر وہ فرض آدمی سے بغیر لباس اور کھانے کے آدھنیں ہو سکتے، اور روزی ولباس بغیر محنت مزدوروی کے میسر نہیں آسکتے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے :

فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَأَنْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ  
اللَّهِ ۝ (سورہ جمعہ: ۱۰/۲۳)

پھر جب نماز ادا ہو چکے تو زمین میں منتشر ہو جاؤ اور (پھر) اللہ کا فضل (یعنی رزق) تلاش کرنے لگو اور اللہ کو کثرت سے یاد کیا کروتا کہ تم فلاح پاؤ۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

تبایعوا بالبز فیان أباکم کان بزازا ۔

یعنی کپڑے کا کاروبار کرو؛ کیوں کہ تمہارے باپ (ابراهیم خلیل علیہ السلام) بزا (یعنی ایک کپڑا فروش) تھے۔

حضرت عبد اللہ بن مبارک رحمہ اللہ نے فرمایا :

من ترك السوق ذهبت مروءته وسأه خلقه ۔

یعنی جس نے بازار کی محنت مزدوروی چھوڑ دی اس کی مروت چلی گئی، اور اس کے اخلاق برے ہو گئے۔

حضرت ابراہیم بن یوسف علیہ الرحمہ نے فرمایا :

علیک بالسوق فِإِنَهُ عَزْ لصَاحِبِهِ .

یعنی بازار کو تجارت یا مزدوری کے لیے جایا کرو، کیونکہ یہ عزت کی بات ہے۔

کہا جاتا ہے کہ ترکِ کسب تین وجہ سے ہوتا ہے :

۱: کسل یا سستی کی وجہ سے۔

۲: تقویٰ کی وجہ سے۔

۳: عار اور شرم کی وجہ سے۔

تو جو کوئی روزی روٹی کو سستی کی وجہ سے چھوڑ دے گا وہ ایک دن ضرور سوال پر اتر آئے گا۔ اور جو تقویٰ کی وجہ سے چھوڑ دے گا تو وہ ضرور طبع میں گرفتار ہو گا، اور جو عیب سمجھ کر چھوڑے گا تو وہ ایک نہ ایک دن ضرور چوری کو اختیار کرے گا۔

تجربہ کاروں کا کہنا ہے کہ تین چیزوں کا کوئی علاج نہیں: ایک تو بڑھاپے میں بیماری کا۔ دوسرا حسد کی کوکھ سے جنم لینے والی دشمنی کا۔ تیسرا سستی کے باعث آنے والی مفلسی کا۔

حکیم ابوالقاسم رحمہ اللہ نے فرمایا :

كَسْبُ الْحَلَالِ يَجْعَلُ ذَا الْفَاقَةِ الْعَفِيفَ، وَيَسْتَرُ الْمُقْتَرَ  
الضَّعِيفَ، وَيَقْطَعُ لِسانَ ذِي الْأَحْنَةِ السَّخِيفَ .

یعنی کسب حلال درویش پارسا کے لیے زینت ہے۔ تنگ دست ضعیف کے لیے پردہ ہے، اور کینہ و بذات کی زبان کو بند کرنے والا ہے۔

کسی دانانے بڑی پیاری بات کہی ہے :

لَكُلِّ شَيْءٍ حَلِيةٌ وَزِينَةٌ وَحَلِيةُ الشَّابِ وَزِينَتُهُ أَنْ يَكُونَ وَرَاءَ  
عَمَلِهِ .

یعنی ہر چیز کے لیے ایک زیور اور زینت ہے، اور جوان کا زیور اور زینت یہ ہے کہ اپنی قوتی بازو سے رزق کمائے۔

منقول ہے کہ جس شخص میں مندرجہ ذیل چھ خصلتیں پائی جائیں اس کو سردار سمجھنا چاہیے۔ ان میں سے تین گھر کے باہر اور تین گھر کے اندر ہونی چاہئیں۔

گھر کے باہر کی خصلتوں میں سے پہلی یہ ہے کہ علماء سے دینی استفادہ کرے۔ دوسرا یہ کہ دین دار لوگوں سے رابطہ رکھے۔ تیسرا یہ ہے اپنے اور اپنے اہل و عیال کے لیے رزق حلال کمائے۔

اور گھر کے اندر کی خصلتیں یہ ہونی چاہئیں کہ جو باقی میں اس نے دین کی علماء سے سنی ہیں اپنے گھروالوں سے بیان کرے۔ دوسرا یہ کہ جو کام دین دار لوگوں کو کرتے دیکھا ہے وہ خود بھی کرے۔ اور تیسرا یہ کہ اپنے گھروالوں پر کھانے پینے، اور پہنچنے اوڑھنے میں بقدر حاجت فراغی کرے۔

## باب نمبر 87 : طب و حکمت کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: آدمی کے لیے مستحب ہے کہ علم طب کی کم از کم اتنی معلومات ضرور حاصل کر لے جس سے مضرِ حفت آشیا سے نجٹ سکے۔

حکماءِ اسلام فرماتے ہیں کہ علم دو طرح کا ہوتا ہے: علم الادیان یعنی دین کا علم۔ اور علم الابدان یعنی بدن کا علم۔

توجہ طرح ہر آدمی کے لیے دین کا علم اس قدر حاصل کرنا ضروری ہے کہ وہ امورِ دین بخیر و خوبی انجام دے سکے، اسی طرح اتنی مقدار طب کو جان لینا بھی اس پر ضروری ہے جس سے اپنے بدن کی اصلاح کر سکے، اور نقصان دہ چیزوں سے نجٹ سکے؛ کیونکہ مضر اشیا سے پہنچا مردوت میں داخل ہے۔

اطباً اس بات پر تتفق ہیں کہ طب میں پرہیز سے زیادہ نافع کوئی چیز نہیں، اور بعض

صحابہ کرام سے مردی ہے کہ انہوں نے ایک شخص کو فرمایا کہ کیا تمہیں ایسی طب نہ بتاؤں جس سے تمام اطباء عاجز ہوں، ایسا علم جس سے جملہ علامہ علما درمانہ ہوں اور ایسی حکمت جس میں سارے حکماء عاجز ہوں؟۔ کہا گیا، کیوں نہیں!۔ تو فرمایا:

”وہ طب یہ ہے کہ تو دستر خوان پر اس وقت بیٹھے جب خوب بھوک لگی ہو اور ابھی بھوک کا احساس باقی ہو تجھی اٹھ جائے۔“

وہ علم جس میں علامہ علما درمانہ ہیں یہ ہے کہ جب تجھ سے ایسی چیز کا سوال کیا جائے کہ تو جانتا نہیں تو کہہ دے: ”واللہ عالم“ (اللہ ہی بہتر جانتا ہے)۔

اور وہ حکمت جس سے تمام حکماء عاجز ہیں یہ ہے کہ جب تو کسی مجلس میں بیٹھے تو خاموش بیٹھا رہے۔ اگر اچھی باتیں کریں تو تو بھی ہاں میں ہاں ملا، اور اگر بری باتیں کریں تو وہاں سے اٹھ کھڑا ہو۔

منقول ہے کہ ایک شخص جو کہ منتقد میں میں سے تھے، اور کافی لمبی عمر پائی تھی۔ ان سے درازی عمر کا راز پوچھا گیا تو فرمایا: جب ہم پکاتے ہیں تو کھانے کو خوب گلاتے ہیں۔ یوں ہی جب کھاتے ہیں تو خوب کوچ کر کھاتے ہیں، اور ابھی پیٹ بھرا بھی نہیں ہوتا کہ کھانے سے ہاتھ اٹھا لیتے ہیں۔

مثل مشہور ہے کہ دن کا کھانا وہ بہتر ہے جب کھاتے ہی لیٹ رہے، اور رات کا کھانا وہ بہتر ہے جس کے بعد چھپل قدمی کی جائے۔

حضرت زہری بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے فرمایا:  
پانچ چیزیں نسیان (بھولنے کا مرض) پیدا کرتی ہیں :

۱) کھٹے سیب کھانا۔ ۲) نہرے پانی میں پیشتاب کرنا۔ ۳) گدی میں سچھنے لگوانا۔ ۴) جوؤں کوز میں پر چینک دینا۔ ۵) چوہے کا جھوٹا پینا۔

اس باب میں یہ بھی آیا ہے کہ قبروں پر کندہ تحریروں کو پڑھنا، دھنیا کھانا، عورتوں کے درمیان چنان اور ستر کو دیکھنا بھی باعث نسیان ہوتا ہے۔

حضرت خاک حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہم سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

علیکم بالسوک فیان فیه عشر خصال: مطهرة للفم، و  
مرضاة للرب تعالیٰ، و مفرحة للملائكة، و مجالة للبصر، و  
بییض الأسنان، و يشد اللثة، و يذهب الحفر، و يهضم الطعام،  
ويقطع البلغم، و تحضره الملائكة، و تضاعف فيه الصلة،  
و يرغم الشياطین . (۱)

یعنی مسوک کو اپنے اوپر لازم کرلو، اس لیے کہ اس میں دس فائدے ہیں: یہ منہ کو پاک کرنے والی ہے، اللہ کی رضا کا موجب ہے، فرشتوں کو خوش کرتی ہے، پینائی کو جلا بخشتی ہے، دانتوں کو چکاتی ہے، مسوز ہوں کو مضبوط کرتی ہے، غم کو دور کرتی ہے، کھانا، ہضم کرتی ہے، بلغم کو دور کرتی ہے اور فرشتوں کی سواری لاتی ہے، نماز کا ثواب بڑھاتی ہے، اور شیطان کو خاک آلود کرتی ہے۔

رواتبوں میں آیا ہے کہ جس نے زردرنگ کا جوتا پہنا وہ ہمیشہ خوش و خرم رہے گا؛  
کیونکہ ارشادِ رب العزت ہے :

صَفَرَ آءُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسْرُّ النَّاظِرِينَ ۝ (سورہ بقرہ: ۲۹/۲)

زردرنگ کی، جس کی رنگت خوب گہری (اور ایسی جاذب نظر) ہو کہ دیکھنے والوں کو بہت بھلی لگے۔

یہ بھی آتا ہے کہ ”جس نے سیاہ جوتا پہنا وہ ہمیشہ رنج و لم میں رہے گا۔“

(۱) شعب الایمان نمبر: ۲۹۷/۲: حدیث: ۲۵۷..... ۳۲۰/۹: کنز العمال: ۲۶۲۲۳۔

حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من تختم بعقيق لم ينزل في برکة و سرور . (۱)  
یعنی جس نے عقیق کے نگینہ والی انگوٹھی پہنی وہ ہمیشہ خوش و خرم اور قابل  
رشک رہے گا۔

منقول ہے کہ گھر میں کپڑے سے جھاڑ و دینا مفلسی اور خوست لاتا ہے، اپنے پڑوسی کو  
خیر نہ دینا بے برکتی اور افلاس کا باعث ہے، مکڑی کے جالے سے گھر کا صاف نہ رکھنا  
 AFLAS لاتا ہے، اور جب طولیہ مکڑی کے جالوں سے صاف نہ رکھا جائے تو چوپائے دبلے  
رہیں گے۔

یہ بھی آیا ہے کہ جاری پانی کو دیکھنا، سر سبزی و شادابی پر نگاہ کرنا، خوبصورت آدمی کا  
دیدار کرنا، ماں باپ کا چہرہ تکتے رہنا، نماز میں سجدہ کی جگہ پرنگاہ رکھنا، اور نرخ و سرخ کبوتر  
کو دیکھنا بینائی کو جلا اور روشنی بخشنا ہے۔

منقول ہے کہ موسم گرما میں آگ کے اندر پانچ خوبیاں ہوتی ہیں :  
۱: سردی کو دفع کرتی ہے۔ ۲: چہرے کو رونق بخشتی ہے۔ ۳: کھانے کو ہضم  
کرتی ہے۔ ۴: حمل کو دور کرتی ہے۔ ۵: اور وحشت میں مونس جاتی ہے۔

حضرت علی المرتضی کرم اللہ و ہبہ الکریم فرماتے ہیں :

من أراد البقاء والابقاء فليياكِر الغداء ول يؤخر العشاء،  
وليقل من غشيان النساء، ول يخفف الرداء .

یعنی جو باقی رہنے اور باقی رکھنے کا خواہش مند ہو تو اسے چاہیے کہ دوپہر  
کا کھانا جلدی کھائے، اور رات کا دیرے سے۔ یوں ہی عورتوں سے جماع کم  
کیا کرے اور چادر کم پھیلایا کرے۔

(۱) *کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال*: ۲۶۳/۲: حدیث: ۱۷۲۸۵۔

کسی نے پوچھا کہ 'خفة الرداء' سے کیا مراد ہے؟ تو فرمایا:  
قلة الدّيْن .  
یعنی 'قرض کی کمی'۔

## باب نمبر 88 : نقصان دہ چیزوں سے پر ہیز

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ انسان کا بدن موسم خریف اور جھاڑے (سردی) میں زیادہ مقدار میں کھانے کی اہمیت رکھتا ہے؛ کیوں کہ ان دونوں موسموں میں معدہ گرم ہوتا ہے، اس لیے کھانے کو خوب ہضم کرتا ہے۔ اور موسم گرم اور بہار میں معدہ ٹھنڈا ہوتا ہے، اس لیے کھانے کا اٹھانا اس کے لیے دشوار ہوتا ہے، اور ہاضمے کی صلاحیت کی بہت کم ہو جاتی ہے۔

کہا جاتا ہے کہ موسم گرم میں کثرت سے ٹھنڈا پانی پینا کم نقصان کرتا ہے، مگر موسم سرما میں زیادہ پانی نقصان دہ ہوتا ہے؛ اس لیے موسم سرما میں کم پینا چاہیے۔ آدمی کو چاہیے کہ رات کو سوتے سے اٹھ کر پانی نہ پیے؛ کیونکہ اس وقت کا پانی معدہ کو ٹھنڈا کرتا ہے، اور اس سے بہت سی بیماریوں کے پیدا ہونے کا اندیشہ ہے۔ ہاں اگر کسی شخص پر حرارت غالب ہو یا اس کو بخار ہو تو کچھ مضائقہ نہیں۔

یوں ہی جب سونے کا ارادہ ہوا اور پیٹ بھرا ہوا ہو تو اول دل میں کروٹ سنت کے موافق ہی سوئے، پھر بائیں کروٹ لے؛ کیونکہ اس طرح کھانا خوب ہضم ہوتا ہے اور کروٹیں بدلتے رہنا زیادہ مفید ہے۔

اسی طرح بھرے پیٹ سونا بھی نامناسب ہے؛ کیوں اس سے دل میں قساوت اور سختی پیدا ہوتی ہے۔ ارشاد رسالت مآب علیہ السلام ہے :

اذبیوا طعامکم بالصلوٰۃ ولا تناموا علیہ فتقسو اقلوبکم . (۱)

یعنی نماز کے ذریعہ اپنے کھانوں کو ہضم کر لیا کرو، اور بھرے پیٹ نہ سویا کرو  
کہ اس سے تھارے دل سخت ہو جائیں گے۔

آدمی کو چاہیے کہ پیٹ کے بل نہ سوئے۔ ہاں اگر کوئی عذر ہو تو الگ بات ہے۔ ایک  
مرتبہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک شخص کو پیٹ کے بل سوتے دیکھا تو آپ نے  
اس کو پاؤں سے ٹھوک رکھ کر مارتے ہوئے فرمایا :

لا تضطجع هکذا فان هذه ضجعة يغضها الله تعالى .

یعنی اس طرح نہ لیٹا کر وہ اس وضع کو اللہ تعالیٰ ناپسند فرماتا ہے۔

اگر کسی آدمی کا پیٹ زیادہ بھرا ہو، اور اس کو درد کا اندر یا شہر کھانا ہضم ہونے کی  
خاطر پیٹ کے نیچے تکیر کر کر سونے میں کچھ مضافات نہیں؛ کیوں کہ اس کو عذر ہے اور قاعدہ  
کلیہ ہے :

الضرورات تبيح المحظورات .

یعنی ضرورتیں منوعات کو مباح کر دیتی ہیں۔

ہاں! اس کو یہ ضرور چاہیے کہ آئندہ زیادہ کھانے سے باز رہے۔

منقول ہے کہ کھانے سے پہلے ٹھنڈا پانی پینا معدہ کی حرارت کو بجا دیتا ہے، اور  
کھانے کے بعد پینا معدہ کو گرم کرتا ہے اور بدن کو موٹا کرتا ہے۔

جب کسی شخص نے کوئی میوہ مثلاً سیب، زرد آلو، انگور اور متفقی وغیرہ کھایا ہو تو اس کو فوراً  
پانی نہ پینا چاہیے؛ کیونکہ اس سے معدہ خراب ہو جائے گا۔ ہاں! گھنٹہ دو گھنٹہ صبر کر کے پھر  
پیے؛ کیونکہ اس میں نقصان کم ہے۔

(۱) *کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال*: ۱۵/۲۳۵ حدیث: ۳۷۷۔

جب کسی نے گرما گرم چاول کھائے یا کسی قسم کا حلوہ گرما گرم یا ٹھنڈا کھایا تو فوراً ٹھنڈا پانی نہ پیے کہ یہ دانتوں کے لیے نقصان دہ ہے، اور جب پانی پینے کا ارادہ کرے تو پہلے ایک دلقمہ روٹی کے کھالے پھر پانی پیے؛ کیونکہ اس میں ضرکم ہے۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ مجھلی کے ساتھ گرما گرم روٹی پیٹ میں کیڑے پیدا کرتی ہے۔

ابن مقفع (جو چوتھی صدی کا عظیم طبیب ہوا ہے) نے کہا کہ جس نے چالیس دن تک پیاز کھایا اور اس کے منہ پر چھائیاں نکل آئیں تو وہ کسی اور کوئی نہیں، خود اپنے آپ کو ملامت کرے۔

اگر کسی نے فصد کھلوائی اور پھر اس کے بعد نمکین کھانا کھایا، اور خارش ہو گئی تو وہ خود اپنی سرزنش کرے۔

جس نے اپنے پیٹ میں مجھلی اور دودھ کو جمع کیا اور اس کو برص ہو گیا تو اپنے نفس کو ملامت کرے۔

جس نے مجھلی اور انڈہ ایک وقت میں کھایا اور اس کو داڑھوں میں درد ہو جائے تو اپنے نفس کو ہی برا بھلا کہے۔

جس نے اپنے پیٹ میں نیز (شراب) اور دودھ جمع کیا پھر اس کو برص ہو گیا تو اپنے آپ ہی کو ملامت کرے۔

جب کوئی شخص کھانا کھائے تو درمیان میں پانی نہ پیے، جب کھانے سے فارغ ہو جائے تو پیے؛ کیوں کہ اس میں ضرکم ہے۔

یوں ہی با دروج کثرت سے کھانا بینائی کو کمزور کر دیتا ہے۔ یوں ہی انسان کو چاہیے کہ دودھ کو کھائی، ساگ اور میووں کے ساتھ جمع نہ کرے۔

منقول ہے کہ میوہ کھانے سے پہلے کھانا کم نقصان کرتا ہے اور بعد میں زیادہ ضرر کرتا

ہے۔ آدمی کو زیب نہیں دیتا کہ ایک وقت میں کنوئیں اور نہر کا پانی پیئے، جب پہلا پانی ہضم ہو چکے پھر دوسرا پانی پیے۔

آدمی کو بار بار نہ کھانا چاہیے، بلکہ ایک بندھے وقت پر کھائے؛ کیونکہ جب آدمی متفرق اوقات میں کھائے گا تو دوسرا کھانا پہلے کھانے کے ہضم ہونے سے قبل معدہ میں جائے گا جو معدے کی کمزوری کا باعث ہو گا۔

منقول ہے کہ چار چیزیں انجام اچھا ہونے کے بعد ہی قابل تعریف ہوتی ہیں :

۱: کھانا جب تک ہضم نہ ہو قابل تعریف نہیں۔

۲: جنگ کرنے والا جب تک جنگ سے واپس نہ آئے۔

۳: کھیتی جب تک پک نہ جائے۔

۴: عورت جب تک مر نہ جائے۔

کہا جاتا ہے کہ گرم اوقات میں گوشت بکثرت کھانا بیماریوں کو پیدا کرتا ہے، اور منقول ہے کہ گرم توئے کی کمی ہوئی کھانا زیادہ نقصان دہ ہے، اور جب تھوڑی دیر گزر جائے اور ابھی سخت نہیں ہوئی تو کم مضر ہے۔

منقول ہے کہ اخروٹ اور تازہ کھجور کھانا اس حال میں کہ پیٹ بھرا ہوا ہو، تختہ اور بد ہضمی پیدا کرتا ہے۔ اور روٹی کے ساتھ بادام کھانا یا تنہا بادام کھانا ہضم میں دیر لگاتا ہے۔ فطری، فر صاد اور زرد آلو کی روٹی نہار منہ کھانے میں مضافت نہیں، اور کھانے کے بعد کھانا مرض پیدا کرتا ہے اور زرد آلو جب خوب پکا ہوانہ ہو تو معدہ کو ضعیف کرتا ہے اور چھالیہ کا بکثرت استعمال مسوڑھوں کے لیے مضر ہے۔ اسی طرح منقی اور تمام میٹھی چیزیں بھی۔

انجیر بکثرت کھانے سے جوئیں پیدا ہوتی ہیں اور نمکین کھانے کا بکثرت استعمال بینائی کو نقصان پہنچاتا ہے۔

جب کسی شخص نے سفر کیا اور کسی نئے شہر میں داخل ہوا تو پہلے سرکہ اور پیاز کھائے تاکہ اس شہر کی آب و ہوا اس کو نقصان نہ پہنچائے۔

پیاز کا کثرت استعمال بلغم کو بڑھاتا ہے، اور آنکھوں میں سیاہی لاتا ہے۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ تیز و ترش چیزیں بکثرت کھانا بڑھا پا جلد لاتی ہیں۔ اس لیے انسان کو چاہیے کہ روغن وغیرہ چکنی چیزیں کھائے؛ کیونکہ یہ عقل کو درست رکھتی ہیں، اور شیریں چیز بردباری کو زیادہ کرتی ہے، مگر کثرت شیرینی دانتوں کے لیے مضر ہے۔

منقول ہے کہ مسور دل کو نرم کرتی ہے اور خون کی رطوبت کو جذب کرتی ہے اور اس کی کثرت میں ضرر کا اندر یشہ ہے۔ اور دراز کدو دماغ کی صلاحیت کو بڑھاتا ہے۔

حضرت علی المرتضی کرم اللہ و ہبہ اکرم یہ فرماتے ہیں :

من ابتدأ غداءه بالملح و ختم به أذهب الله عنه سبعين نوعا من البلاء .

یعنی جو کھانے کے اول و آخر نمک کھائے تو اللہ اس کو ستر بیاریوں سے نجات عطا فرمادیتا ہے۔

آگے فرمایا :

من أكل كل يوم سبع تمرات عجوة قتلت كل دودة في جوفه، ومن أكل كل يوم إحدى وعشرين زبيبة حمراء لم ير في جسده شيئا يكرهه إلا مرض الموت.

یعنی جو شخص ہر روز سات عدد عجوجہ کھوئیں کھائے تو اس کے پیٹ کا ہر کڑیا مر جائے گا۔ اور جو کوئی ایکس عدد منقی کھائے گا تو اس کے بدن میں کوئی مرض باقی نہ رہے گا، سو اے مرض الموت کے۔

مزید فرمایا :

اللحم ينبت اللحم، والشريد طعام العرب، والباجات يعظمن البطن ويرخيين الإليتين، ولحم البقر داء ولبنها شفاء، وسمتها دواء، والشحم يخرج مثله من الداء، والسمك يذيب الجسد.

یعنی گوشت کھانا گوشت پیدا کرتا ہے۔ شریداں عرب کا کھانا ہے۔ باجات (ایک قسم کا کھانا) پیٹ کو بڑا کرتا ہے اور سرین کو لٹکا دیتا ہے۔ گائے کا گوشت بیماری پیدا کرتا ہے؛ مگر اس کا دودھ شفا ہے۔ یوں تھی اس کا گھنی تو دوا ہے مگر اس کی چربی میں بیماری ہے۔ اور چھلی بدن کو گلا دیتی ہے۔  
یہ تمام روایتیں حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے مروی ہیں۔

منقول ہے کہ خوشبو دماغ کو تیز کرتی ہے اور بینائی کو قوت دیتی ہے اور خوشبو کی کثرت اچھی نہیں کیونکہ یہ مرض پیدا کرتی ہے؛ بجز کافور اور گلاب جل کے۔ اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ گلاب جلد بڑھا پالاتا ہے۔

منقول ہے کہ زم لباس خون کو زیادہ کرتا ہے، اور سخت لباس خون کی رطوبت کو جذب کر لیتا ہے۔

یہ بھی آیا ہے کہ خوشی کی شدت بہت جلد ہلاک کر دیتی ہے بہ نسبت غم کی شدت کے؛ کیوں کہ خوشی کی شدت بارد ہے اور برودت حرارت سے زیادہ مہلک ہے، اور غم کی طبیعت گرم ہے؛ اس لیے کہ وہ جگر سے پیدا ہوتا ہے۔

## باب نمبر 89 : جماع (ہم بستری) کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ابن مقفع کی تحقیق کے مطابق جو شخص اپنی بیوی کے پاس جائے اور پھر اپنی شرمگاہ نہ دھوئے، پھر اسے پتھری پیدا ہو جائے تو اپنے آپ کو ہی ملامت کرنا چاہیے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ اگر ایسا کرے تو یقیناً اس کے بدن کے لیے مفید ہوگا، اور اگر نہ کرے تو میرے گمان میں کوئی نقصان بھی نہیں۔

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما یا میان کرتے ہیں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بغیر غسل فرمائے سوئے رہتے تھے اور پانی کو چھوٹے بھی نہ تھے۔

ابن ماقع کہتے ہیں کہ جس شخص کو احتلام ہوا، اور نہائے بغیر اس نے اپنی الہمیہ سے قربت کی، جس سے پچھے مجذون یا سبک عقل پیدا ہوا تو وہ اپنے آپ کو ملامت کرے۔ اور تجھے کسی جاہل کا یہ قول دھوکے میں نہ ڈالے کہ میں نے تو بہت دفعہ کیا ہے مجھے تو کچھ نقصان نہ ہوا؛ کیونکہ چور اگر پہلی دفعہ ہی پکڑا جاتا تو شاید دوبارہ کبھی چوری نہ کرتا۔ یوں ہی اگر پہلی ہی دفعہ آدمی بیمار ہو جایا کرتا تو دنیا میں شاید ہی کوئی آدمی تدرست نظر نہ آتا۔

منقول ہے کہ جب آدمی جماع سے فارغ ہو جائے تو فوراً ٹھنڈے پانی سے نہ نہائے، ہاں تھوڑی دیر کے بعد؛ تاکہ بدن کی حرارت فرو ہو جائے؛ کیونکہ اگر ایسا نہ کیا جائے تو تپ کا خوف ہے۔

اور چاہیے کہ عضو تناسل کو فراغت کے بعد دھولے؛ کیوں کہ اسی میں بدن کی صحت ہے اور آفت سے نجات ہے۔

بتایا جاتا ہے کہ موسم گرما اور موسم خریف میں جماع کی کثرت زیادہ نقصان دہ ہے، اور موسم سرما اور ربيع میں کم مضر ہے، اور اعتدال ہر حالت میں بہتر ہے۔

خالی پیٹ جماع کرنا کم نقصان دہ ہوتا ہے، اور پیٹ بھرے ہوئے پر زیادہ ضرر کرتا ہے۔ اسی لیے کہا گیا ہے کہ جب کسی نے پیٹ بھرے ہونے کی حالت میں جماع کیا اور عورت حاملہ ہو گئی تو پچھے بھاری نفس اور بھاری روح پیدا ہوگا، اور اگر خالی پیٹ پر جماع کیا تو پچھے سبک نفس اور سبک روح پیدا ہوگا۔

رات کے آخری حصہ میں جماع کرنا بہتر ہے؛ کیوں کہ معدہ اذل حصہ میں بھرا ہوتا

ہے۔ بیان کیا جاتا ہے کہ چار چیزیں دیوارِ عمر کو گردیتیں بلکہ بسا اوقات قتل کر دیتی ہیں :

- ۱: دست کی پیاری کی حالت میں حمام میں داخل ہونا۔ ۲: سوکھے گوشت کا کھانا۔
- ۳: پیٹ بھرا ہونے کی حالت میں جماع کرنا۔ ۴: بڑھیا عورت سے جماع کرنا۔

جماع سے فراغت کے بعد فوراً کھڑا نہ ہونا چاہیے بلکہ دہنی کروٹ پر کچھ دیرینک سوئے رہنا یا فقط لیٹئے رہنا چاہیے؛ کیوں کہ اس میں بدن کی صحت ہے۔ اور یہ بھی آیا ہے کہ جب آدمی اس طرح کرے گا تو پچھے مذکور پیدا ہوگا۔ ان شاء اللہ۔

آدمی کو چاہیے کہ ملاعت (یعنی چھیرپچھاڑ) سے پہلے جماع نہ کرے بلکہ پہلے ہنسنے، بولے، چھیرے، جب جان لے کو عورت کو شہوت غالب ہو گئی اور آنکھیں بدل گئیں تب جماع کرے کیوں کہ یہ امر بدن کے لیے زیادہ موجب راحت ہے اور پچھج و تدرست پیدا ہونے کا باعث ہے۔

منقول ہے کہ جو آدمی نفس کی خواہش پوری کرتا ہے اس کا دل سخت ہو جاتا ہے سو اے جماع کے کہ یہ دل کو صاف کرتا ہے اور اسی لیے انیما کرام نے کیا ہے۔

جماع میں کچھ نفع ہیں اور کچھ نقصان۔ نفع تو یہ ہیں کہ اگر آدمی کو شہوت غالب ہوتا تو جماع سے جاتی رہتی ہے اور اگر کوئی غم ہوتا کم ہو جاتا ہے، اگر دل میں حرام کا خیال ہوتا تو زائل ہو جاتا ہے، دل سے وسوسہ دور ہو جاتا ہے، اور دل کو تسلیم ہو جاتی ہے۔ علاوہ بریں بعض رضم کے جن کا مادہ گرم ہوتا ہے انھیں نفع بخشتا ہے۔ اور نقصان یہ ہیں کہ بدن کو اور پینائی ضعیف کرتا ہے اور پنڈلیوں اور سر اور خاص طور پر کمر میں درد پیدا کرتا ہے۔ لہذا جس شخص کی طبیعت بار دیایا بس ہو اس کے لیے جماع کم کرنا زیادہ ہبتر ہے۔

جماع کے وقت باتیں نہ کرے؛ ورنہ پچھے گوزگا ہونے کا اندیشہ ہے اور چاہیے کہ عورت اور مرد جماع کرتے وقت کپڑے میں مستور ہوں۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

لا يتجردان كما يتجرد العيران .<sup>(۱)</sup>

یعنی مرد و عورت اونٹوں کی طرح نگئے نہ ہوں۔

یہ بھی آیا ہے کہ جب دونوں ڈھنکے ہوئے نہ ہوں تو پچ میں قلت حیا کا اندازہ ہے۔  
منقول ہے کہ بڑھیا سے جماع کرنا بدن کو کمزور کرتا ہے اور بڑھاپا لاتا ہے اور  
مریضہ سے جماع کرنے میں بیمار ہونے کا خوف ہے؛ مگر اگر شوق غالب ہو تو خیر ہے۔  
بعض الطبانہانے یاسونے سے قبل دوبارہ جماع کرنے کو برا کہتے ہیں؛ لیکن ہماری  
رائے یہ ہے کہ اس میں کچھ ڈرنبیں بلکہ صحت کی امید ہی ہے اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم سے اس کی اجازت مردی ہے، اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنی امت پر کس قدر  
 شفیق تھے، اگر اس میں نقصان ظاہر ہوتا تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہم کو اس کی اجازت  
 نہ دیتے۔ اور آدمی کے لیے نامناسب ہے کہ کھڑے ہو کر جماع کرے؛ اس لیے کہ یہ  
 طریقہ بدن کو ضعیف کر دیتا ہے۔

## باب نمبر 90 : غسل کرنے کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: حالت جنابت میں بالوں کی صفائی کرنا  
مکروہ ہے۔ حضرت خالد بن معدان بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
ارشاد فرمایا :

من تنور قبل أن يغسل جاءه ته كل شعرة يوم القيمة فتقول يا  
رب سله لم ضيعني ولم يغسلني لأن تحت كل شعرة جنابة .

(۱) سنن ابن ماجہ: ۲/۳۱ حديث: ۱۹۱۱..... مصنف عبدالرزاق: ۲/۱۹۲ حديث: ۱۰۳۶۹..... شعب الایمان  
بنیقی: ۱۶/۲۹۵ حديث: ۷/۵۳..... مجمع کبیر طبرانی: ۹/۳۲/۹..... حديث: ۱۰۲۹۱۔

یعنی جو شخص غسل سے پہلے صفائی کرتا ہے، تو اس کا ہر ہر بال قیامت میں کہے گا: اے پور دگار! اس سے پوچھ کہ اس نے مجھے غسل دینے سے پہلے کیوں ضائع کیا؟ کیوں کہ ہر بال کے نیچے جنابت ہے۔

بیان کیا گیا ہے کہ بھوک کی حالت میں حمام میں داخل ہونا خشکی پیدا کرتا ہے۔ یوں ہی اگر پیٹ بھرا ہونے کی حالت میں ہوتی بیماری پیدا ہونے کا اندریشہ ہے اور آنٹوں میں کثیرے پیدا ہونے کا خطرہ ہے؛ لہذا آدمی کے لیے بہتر یہ ہے کہ وہ کھانے کے ہضم ہونے کے بعد غسل کرے۔

ابن ماقفعہ کہتے ہیں کہ جو شخص پیٹ بھرا ہونے کی حالت میں غسل کرے، پھر قونج میں بنتلا ہو جائے تو وہ اپنے نفس کو ملامت کرے۔

اور جس شخص نے تازہ مچھلی کھائی اور دسترخوان سے اٹھ کر غسل کیا، پھر اس کو فانج ہو جائے تو اپنے آپ کو برآ بھلا کہے۔

جب کوئی حمام میں داخل ہونے کا ارادہ کرے تو اس کو چاہیے کہ فوراً اندر کے درجے میں نہ چلا جائے بلکہ تھوڑی تھوڑی دیر ہر درجہ میں ٹھہرے، پھر اندر کے درجہ میں جائے اور یہی رعایت نکلتے وقت بھی ملحوظ خاطر رکھے۔ اور باہر آنے کے بعد ٹھہنڈا اپنی اپنے اوپر نہ ڈالے؛ اس لیے کہ اس میں بدن کو نقصان ہے۔

منقول ہے کہ موسم گرم میں حمام کرنا زیادہ مفید ہے بہ نسبت سردی کے موسم کے۔ اور موسم گرم میں حمام کا بہت گرم ہونا بہتر نہیں؛ اس لیے کہ اس میں بیماری پیدا ہونے کا اندریشہ ہے۔

موسم سرما میں جب حمام سے نکلنے تو فوراً کپڑے پہن لے؛ تاکہ ہوا کی سردی اس کو ضرر نہ پہنچائے اور چاہیے کہ اپنے سر کو ڈھک لے کہ مبادا سے دردسر ہو جائے۔ اور جس وقت حمام سے نکلنے تو ایک رات دن مجامعت نہ کرے۔

کہا جاتا ہے کہ ٹھنڈے پانی سے کثرت کے ساتھ نہانارنگ کو سانو لا کر دیتا ہے، اور مرض بھی پیدا کرتا ہے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ موسم گرم میں ٹھنڈے پانی سے اور موسم سرما میں معتدل پانی سے نہانا مفید ہے یعنی ایسا پانی جو کہ نہ زیادہ سرد ہو اور نہ ہی زیادہ گرم۔

## باب نمبر 91 : پچھنے (سینگی) لگوانے کا بیان

فقیہ ابوالیث علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ نہار منہ پچھنے لگوانے مستحب ہیں؛ اس لیے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

الحجامة على الريق أمثل وفيها شفاء وبركة وتزييد في  
العقل والحفظ . (۱)

یعنی نہار منہ پچھنے لگوانا بہتر ہے کہ اس میں شفا و برکت ہے اور یہ عقل اور حافظہ کو بڑھاتا بھی ہے۔

رواتیوں میں آتا ہے کہ کسی شخص نے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حضور در درسر کی شکایت کی تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پچھنے لگوانے کا حکم فرمایا۔ یوں ہی جب کسی نے پاؤں کے درد کی شکایت کی تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مہندی لگانے کا حکم فرمایا۔

جب کوئی پچھنے لگوانے کا ارادہ کرے تو اس سے ایک رات دن قبل اور بعد اپنی بیوی سے قربت نہ کرے، اور یہی حال فصد کا ہے۔ اور جب کوئی ارادہ کرے کہ کل پچھنے لگاؤں گا تو اس کو عصر کے وقت کھانا کھائیا مناسب ہے؛ کیوں کہ یہ اس لیے باعث نفع ہوگا۔

جو آدمی صفوادی مزاج کا ہوتا سے چاہیے کہ پہلے کچھ کھالے پھر پچھنے لگاوائے؛ تاکہ

(۱) کنز العمال فی سنن الاقوال والافعال: ۱۰/۱۰ احادیث: ۲۸۱۱۰۔

مجنون نہ ہو جائے، اور جس روز پچھنے لگوائے اس روز حمام میں نہ جائے۔ بعض اطباء کہا کہ جس نے پچھنے لگوائے یا فصد کھلوایا اور ٹھیک اسی دن جماع کر لیا، اور پھر بھی نہ مراتو میں اس پر تجہب کرتا ہوں۔

اگر کسی نے پچھنے لگوائے یا فصد کھلوائی تو اس کو نمکین کھانا نہ کھانا چاہیے؛ کیوں کہ اس میں زخم اور خارش ہو جانے کا اندیشہ ہے۔

پچھوں کے بعد تھوڑا سا سر کہ پینا اولیٰ ہے تاکہ جوش فرو ہو، پھر تھوڑا سا شور بھی ہے اور اگر میسر ہو تو تھوڑی سی شیریں چیز کھائے؛ لیکن اس دن دودھ اور دہی وغیرہ کھانا بہتر نہیں؛ کیوں کہ یہ برص پیدا کرتا ہے۔ اور پانی بھی اس دن کم ہی پیے اور ہفتہ اور بدھ کے دن پچھنے لگانا مکروہ ہے؛ کیوں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

من احتجم يوم الأربعاء والسبت فأصابه وجمع فلا يلوم من إلا

نفسه۔<sup>(۱)</sup>

یعنی جس نے ہفتہ اور بدھ کے دن پچھنے لگوائے، پھر درد پیدا ہو گیا تو اپنی جان کو روئے، یعنی خود کو ملامت کرے۔

کیوں کہ اس کی بے احتیاطی سے درد ہوا؛ لیکن بعض احادیث میں اس کی اجازت بھی آئی ہے، تاہم ان دونوں میں پچنا ہی اولیٰ ہے۔ ہاں اگر خون کی ایسی ہی زیادتی ہو تو مجبوری ہے۔

پچھنے لگانے کے لیے بہتر دن اتوار، پیر اور جمعرات ہیں۔ نیز بعضوں نے منگل کو پسند کیا ہے اور کہتے ہیں کہ منگل کو خون کا غلبہ ہوتا ہے۔ لیکن بعض ناپسند کرتے ہیں کہ چوں کہ اس دن خون کا غلبہ ہوتا ہے اس لیے ڈر ہے کہ کہیں خون بند ہی نہ ہو۔

**مستحب طریقہ یہ ہے کہ موسم گرم میں شدت گرمی کے وقت پچھنے نہ لگوائے، اور اس**

(۱) مصنف ابن ابی شیبہ: ۳۵۹/۵..... کنز العمال: ۱۰..... حدیث: ۲۸۱۱۶: ۳۱.....

طرح موسم سرمایہ کی شدت کے وقت۔ ہاں بہتر وقت ربيع کا ہے، اور مہینوں میں سے بہتر وقت وہ ہے کہ جب آدھا مہینہ گزر جائے۔ لیکن مہینہ کے اول و آخر دنوں میں اور محقق یعنی جن دنوں میں چاند بالکل نظر نہیں آتا، ان دنوں میں پچھنے لگوانا مکروہ ہے۔ دنوں کندھوں کے درمیان پچھنے لگوانا مفید ہے۔ پچھنے لگدی میں نسیان پیدا کرتے ہیں اور سر کے درمیان نفع بخش ہوتے ہیں۔

حضرت بکر بن عبد اللہ کہتے ہیں کہ حضرت اقرع بن حابس نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور وہ سر کے درمیان پچھنے لگوایا کرتے تھے، تو انہوں نے عرض کی: یا رسول اللہ! کیا آپ سر میں پچھنے لگوایا کرتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: ہاں، اور پھر فرمایا:

بَا اَبْنَ حَابِسٍ إِنَّهُ لَيَنْفَعُ مِنْ وَجْهِ الرَّأْسِ وَالْأَضْرَاسِ وَالنَّعَاصِ  
وَالْجَذَامُ وَالْبَرْصُ وَالْجَنُونُ . (۱)

یعنی اے ابن حابس! پچھنے سر اور داڑھ کے درد کو دور کرتے ہیں، اور اوگھ، جذام، برس اور جنون میں فائدہ پہنچاتے ہیں۔  
تاہم پچھوں پر مادامت نہ کرنی چاہیے؛ اس لیے کہ یہ سر کو نقصان کرتا ہے۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 92 : بیت الخلا کے آداب

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: آدمی کے لیے مکروہ ہے کہ وہ پیشاب یا پاخانہ راستے میں یا نہر کے کنارے یا پھل دار درخت کے نیچے یا ایسے درخت کے نیچے کرے

(۱) *کنز العمال فی سنن الاقوال والاعمال: ۱۰۶ / ۱۰۳۹: حدیث ۲۸۱۳۹*

جس کے سایہ میں لوگ بیٹھتے ہوں۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

اجتنبوا الملاعن .

یعنی لعنت کے کاموں سے بچو۔

یعنی اس فعل سے بچو جو لعنت کا سزاوار ہو، اور ظاہر ہے پھل دار درخت کے نیچے یا مسلمانوں کے راستے میں پیشاب پاخانہ کرنا باعث ملامت ہے۔ حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من قضى حاجته تحت شجرة مشمرة أو على طريق عابر أو على حافة نهر فعليه لعنة الله والملائكة والناس اجمعين۔ (۱)

یعنی جس نے پھل دار درخت کے نیچے یا بہتی نہر کے منہ پر قضاۓ حاجت کی تو اس پر اللہ اور اس کے فرشتوں اور تمام لوگوں کی لعنت ہے۔

پیشاب کو غلبہ کے وقت روک رکھنا نہ صرف ناپسندیدہ ہے بلکہ یہ مثانہ کے لیے نہایت نقصان دہ بھی ہے۔

ایک طبیب سے لوگوں نے کہا کہ تیرے بیٹے کو فلاں جگہ پر پیشاب کی حاجت ہوئی تو وہ اپنی سواری سے اُترا اور اسی جگہ حاجت رفع کی اور اپنے مکان تک پہنچنے تک صبر نہ کیا۔ یہ سن کر اس طبیب نے کہا: اس نے سواری سے اُتر کر برا کیا، اس نے سواری سے اُترنے سے قبل ایسا کیوں نہ کیا۔ یعنی اتنی دریبھی پیشاب کو کیوں روکا!۔

استخخار نے میں دریتک نہ بیٹھنا چاہیے۔ حکیم لقمان علیہ الرحمہ سے منقول ہے کہ وہ اپنے بیٹے سے کہا کرتے تھے کہ دریتک استخخار نے میں مت بیٹھا کر کہ اس سے بواسیر پیدا ہوتی ہے۔

یوں ہی جب کوئی آدمی زمین پر پیشاب کرے تو اسے چاہیے کہ کسی سوراخ میں

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۱۱۲۷.....سنن کبریٰ تیہیق: ۱۶۸.....سنن بیہقی: ۱۶۹ حدیث: ۳۸۰۔

پیشاب نہ کرے کہ سائب اور جناتوں سے ایذا پہنچنے کا خوف ہے۔  
حضرت عبد اللہ بن شرحبیل بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
ارشاد فرمایا :

لَا يبولنَّ أَحَدُكُمْ فِي الْجَهَنَّمِ فَإِنَّهَا مَسَاكِنُ الْجَنِّ . (۱)  
یعنی تم میں سے کوئی سوراخوں میں پیشاب نہ کرے کہ وہ جنات کے گھر ہیں۔  
بیان کیا جاتا ہے کہ حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ نے ایک مرتبہ زمین کے  
سوراخ میں پیشاب کیا تو ان کو جنوں سے ایسی آفت پہنچی کہ اسی میں ان کا انتقال ہو گیا۔  
تو شاعر ان حن میں سے کسی نے اس موقع کے لیے یہ شعر نظم کیا۔

قتلنا سید الخزرج                  سعد بن عبادة  
رمیناه بسهم                  فلم نخط فؤاده  
یعنی ہم نے خزرج کے سردار سعد بن عبادہ کو مارڈا کر کہ ہم نے ان پر تیر  
چھینکے جو خطا نہ گئے، اور ٹھیک ان کے دل پر لگے۔

## باب نمبر 93 : تہائی کی تباہی؟

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں  
کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

شر الناس من أكل وحدة، وضرب عبده، ومنع رفده . (۲)

(۱) سنن ابو داؤد: ۳۲/ ۱ حديث: ۷۶..... سنن نسائی: ۱/ ۲۵ حديث: ۳۲..... مسند حاکم: ۱۶۷/ ۲ حديث:  
..... ۲۲۶ معرفۃ السنن والآثار: ۱/ ۲۷۳ حديث: ۲۲۹۔

(۲) کنز العمال فی سنن الاقوال والاغفال: ۵۲/ ۱۶ حديث: ۳۳۸۹/ ۷۔

یعنی لوگوں میں سے براوہ ہے جو تھا کھانا کھائے، اپنے غلام کو مارے اور اپنے پیالے کو روک رکھے۔ (یعنی دوسروں کو نہ دے)۔

یوں ہی ایک دوسرے مقام پر آیا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس بات سے منع فرمایا کہ آدمی کو گھر میں تھاسوئے، یا تھا سفر کرے، آگے فرمایا :

إِنَّ الشَّيْطَانَ مَعَ الْوَاحِدِ أَقْرَبُ وَمِنَ الْأَثْنَيْنِ أَبْعَدُ . (۱)

یعنی بے شک شیطان تھا شخص کے زیادہ قریب ہے اور دو سے دور ہے۔

ارشاد رسالت مآب علیہ الصلوٰۃ والسلام ہے :

الراكب شيطان والراكبان شيطانان والثلاثة ركب . (۲)

یعنی اکیلا سوار شیطان ہے اور دوسارو دو شیطان ہیں اور تین سوار ہیں۔

حضرت سعید بن میتب روایت ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

الشيطان يهم بالواحد والاثنين، فإذا كانوا ثلاثة لم يهم بهم . (۳)

یعنی شیطان تھا اور دو آدمیوں میں وسوسہ ڈالتا ہے، لیکن جب وہ تین ہو جاتے ہیں تو ان میں وسوسہ نہیں ڈال پاتا۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یمنع فرمانا شفقت کی وجہ سے ہے نہ کہ تحریم کے لیے؛ کیونکہ اکیلے کو بھی دشمن پیش آجائے تو بھاگ نہیں سکتا اگر یہ زیادہ ہوں گے تو ضرور ایک دوسرے کی مدد کریں گے؛ لیکن جب آدمی کو دشمن کا خوف نہ ہو تو اکیلے سفر کرنے میں کچھ مضافات نہیں؛ کیونکہ نبی رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت دحیہ کلبی کو شاہِ روم قیصر کی طرف تھا ہی بھیجا تھا۔

(۱) کنز العمال فی سنن الاقوال والاتفاق: ۱۵۳/۱۲: حدیث: ۲۲۱۸۸۔

(۲) سنن ترمذی: ۲۲۳/۶: حدیث: ۱۵۹۷: ..... موطا امام مالک: ۹۲/۶: حدیث: ۱۵۳۸: ..... مادرک حاکم: ۸۶: حدیث: ۲۲۵۰: ..... مسن احمد بن حبل: ۱۳: حدیث: ۲۳۶۰: .....

(۳) موطا امام مالک: ۹۵/۶: حدیث: ۱۵۳۹: ..... سنن کبریٰ تہجیق: ۵/۲۵: .....

نیز یہ بھی آیا ہے کہ اکٹھا ہونے میں قوت ہے اور علیحدہ علیحدہ رہنے میں ہلاکت ہے۔  
اہل تفسیر نے حضرت موسیٰ اور فرعونی جادوگروں کا حال بیان کرتے ہوئے مندرجہ ذیل فرمانِ الہی کے تحت لکھا ہے :

فَاجْمِعُوا كَيْدَ كُمْ ثُمَّ ائْتُوْا صَفَا ۝ (سورہ ط: ۶۲-۶۰)  
پس تم (جادوکی) اپنی ساری تدابیر جمع کرو پھر قطار باندھ کر (اکٹھے ہی) میدان میں آ جاؤ۔

کہ انھوں نے ان سمجھوں کو اکٹھا ہونے کا حکم دیا۔  
بعض مفسرین نے بڑی پیاری بات کہی ہے :  
اتفقوا فتغلبوا ولا تختلفوا فتغلبوا .

یعنی اتفاق کرو، غلبہ پاؤ گے، اور علیحدہ علیحدہ مت ہونا، مارے جاؤ گے۔  
کہا جاتا ہے کہ ایک شخص کی رائے اکیلا دھاگہ ہے اور دو کی رائے دو ہر دھاگہ اور تین کی رائے رہی ہے جسے کوئی تو زنہیں سکتا۔

اور جب کئی لوگ سفر میں ہوں تو دو آدمیوں کا تیرے کو چھوڑ کر کسی معاملے میں رائے مشورہ کرنا ناپسندیدہ ہے کہ اس سے اس کو رنج و دکھ ہوگا۔  
امیر المؤمنین حضرت فاروقؓ اعظم بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِذَا كَانُوا ثَلَاثَةً فَلَا يَتَنَاجِي اثْنَانُ دُونَ الثَّالِثِ .

یعنی جب تم تین ہو تو تیرے کو چھوڑ کر دو آپس میں سرگوشی نہ کریں۔

(۱) سنن ابن ماجہ: ۱۲۳۱/۲..... سنن ترمذی: ۳۷۲۵..... سنن عتری: ۱۲۸۵..... محدث: ۲۸۲۵..... محب کیر ببرانی:  
۱۸۹/۱۰..... حدیث: ۱۰۲۳۱..... موطا امام محمد: ۳۷۱/۳..... حدیث: ۹۶۲..... جامع الاحادیث سیوطی:  
۳۶۷/۳..... حدیث: ۲۵۸۹۔

## باب نمبر 94 : نگہبان ملائکہ کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: نگہبان فرشتوں کے سلسلے میں۔ جنہیں کراما کا تبین کہا جاتا ہے۔ علاج اخلاف کیا ہے، بعض کا کہنا ہے کہ وہ بنی آدم کے سب کام اور باقیں لکھتے ہیں، اور بعض نے کہا کہ صرف وہی لکھتے ہیں جس میں ثواب یا گناہ ہے، اور بعض نے کہا کہ وہ سب کچھ لکھتے ہیں، پھر جب آسمان کی طرف چڑھتے ہیں تو جس کام میں کچھ ثواب اور گناہ نہ ہو، اس کو مٹادیتے ہیں اور اللہ کے اس قول کے یہی معنی ہیں :

يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَ يُثْبِتُ ۝ (سورہ رعد: ۱۳/۳۹)

اللہ جس (لکھے ہوئے) کو چاہتا ہے مٹادیتا ہے، اور (جسے چاہتا ہے) ثبت فرمادیتا ہے۔

حضرت ہشام بن حسان، حضرت عکرمہ سے اور وہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہم سے اللہ کے اس قول کے معنی بیان کرتے ہیں :

مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدُنْهُ رَقِيبٌ عَيْنٌ ۝ (سورہ ق: ۵۰/۱۸)

وہ منہ سے کوئی بات نہیں کہنے پاتا مگر اس کے پاس ایک نگہبان (لکھنے کے لیے) تیار رہتا ہے۔

یعنی وہ ابن آدم کی بری بھلی سب بات لکھتے ہیں اور اس کے سوا کچھ نہیں لکھتے۔ حضرت ہشام نے کہا کہ یہ ایسے ہی ہے جیسے تو نے کہا: اے غلام! مجھ کو پانی پلاو، اور جانور کے سامنے چارہ ڈالو۔

حضرت حسن بصری کہتے ہیں کہ جو کچھ آدمی بولتا ہے سب لکھا جاتا ہے۔ حضرت ابن جرتع کہتے ہیں کہ فرشتے دو ہیں: ایک آدمی کی دہنی طرف اور دوسرا بائیں طرف۔ پس دہنی طرف والا اپنے ساتھ وائلے کی گواہی کے بغیر لکھتا ہے اور بائیں

والا اپنے ساتھی کی اجازت سے لکھتا ہے۔ اگر آدمی بیٹھتا ہے تو ان دونوں میں سے ایک اس کی دہنی طرف ہوتا ہے اور دوسرا بائیں طرف، اور اگر چلتا ہے تو ایک آگے ہوتا ہے اور دوسرا پیچھے اور اگر سوتا ہے تو ایک سر کے پاس ہوتا ہے اور دوسرا پاؤں کے پاس۔

بعض اہل علم کی رائے میں وہ فرشتے چار ہیں: دورات کے، دودن کے۔

اور حضرت عبداللہ بن مبارک کی روایت کے مطابق وہ پانچ ہیں: دودن کے، دو رات کے، اور ایک ان میں سے رات اور دن جدا نہیں ہوتا۔

یوں ہی اہل علم نے کفار کی بابت اختلاف کیا ہے کہ آیا ان پر بھی نگہبان فرشتے ہوتے ہیں یا نہیں۔ تو بعض کہتے ہیں کہ ان پر بھی نگہبان ہوتے ہیں۔ جب کہ بعض کا کہنا ہے کہ ان پر نہیں ہوتے؛ کیوں کہ ان کا حکم ظاہر ہے، اور ان کے عمل ایک ہی قسم کے ہوتے ہیں۔ یعنی سب کفر پرمنی ہوتے ہیں، اور اللہ ارشاد فرماتا ہے :

**يَعْرِفُ الْمُعْجِرِ مُؤْنَ بِسِيمْهُمْ ۝** (سورہ رمذان: ۵۵/۳۱)

مجرم لوگ اپنے چہروں کی سیاہی سے پہچان لیے جائیں گے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ہم اس قول کو نہیں لیتے۔ اور ہمارا موقف وہی ہے کہ کافروں پر بھی نگہبان فرشتے ہیں؛ کیوں کہ نگہبان فرشتوں کے بارے میں یہ آیت خاص کفار کے حق ہی میں نازل ہوئی ہے :

**كَلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِالدِّينِ وَإِنْ عَلِمْكُمْ لَخَفِظُنَّ كَرَامًا كَاتِبِينَ  
يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ۝** (سورہ الناطر: ۸۲/۸۲)

بلکہ تم اس کے برعکس روزِ جزا کو جھلاتے ہو۔ حالانکہ تم پر نگہبان فرشتے مقرر ہیں۔ (جو) بہت معزز ہیں (تمہارے اعمال نامے) لکھنے والے ہیں۔ وہ ان (تمام کاموں) کو جانتے ہیں جو تم کرتے ہو۔

ایک اور جگہ ارشاد ہوتا ہے :

وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتْبَةً بِيمِينِهِ ۝ (سورة النشقاق: ٢٧، ٨٣)  
پس جس شخص کا نامہ اعمال اس کے داہنے ہاتھ میں دیا جائے گا۔

وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتْبَةً بِشِمَائِلِهِ ۝ (سورة الحاقة: ٢٥، ٨٢)  
اور جس شخص کا نامہ اعمال اس کے باکیں ہاتھ میں دیا جائے گا۔

گویا اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے ہمیں مطلع فرمادیا کہ کافروں کے پاس بھی نامہ اعمال ہوگا،  
نیز یہ کہ ان پر بھی نگہبان فرشتے مقرر ہیں۔ اگر یہ کوئی یہ سوال کرے کہ دہنی سمت والا فرشتہ  
کیا لکھتا ہوگا کہ اس کے پاس تو کوئی نیکی ہوتی نہیں ہے؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ باکیں  
سمت والا فرشتہ اس کے اعمال داکیں فرشتے کے حکم سے لکھتا ہے تاکہ وہ بھی اس پر گواہ  
ہو جائے، گرچہ وہ خود لکھتا نہیں ہے۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 95 : مذہبی مارنے کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: مذہبی مارڈانے کے سلسلے میں اختلاف ہے۔  
بعض نے کہا کہ اس کا مارنا جائز نہیں۔ جب کہ فقہاء فرماتے ہیں کہ اس کے مارڈانے میں  
کچھ حرج نہیں۔ مذہبی مارنے کو مکروہ کہنے والوں کا کہنا ہے کہ چونکہ یہ بھی اللہ تعالیٰ کی ایک  
خلوق ہے، اس کا رزق کھاتی ہے اور اس پر کوئی حکم جاری نہیں؛ لہذا اس کا مارنا جائز نہیں۔  
اور مذہبی کو مارڈانے والوں کا خیال یہ ہے کہ چوں کہ اس کو چھوڑ دینے میں مال کا  
ضیاع ہے۔ نیز یہ کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اُس مسلمان کو مارڈانے کی رخصت  
مرحمت فرمائی ہے جو کسی مسلمان کے مارڈانے یا اس کا مال لینے کا ارادہ کرے۔ حدیث  
پاک میں آتا ہے :

من قتل دون مالہ فهو شهید .

یعنی جو کوئی مال کی وجہ سے قتل کیا جائے تو وہ شہید ہے۔<sup>(۱)</sup>  
 لہذا اگر مذہبی سے یہ خوف ہو کہ وہ مال کو خراب کر دا لے گی تو اس کا قتل بدرجہ اولیٰ جائز ہو گا۔ کیا آپ کو نہیں معلوم کہ علماء اس بات پر متفق ہیں کہ سانپ اور بچھوکا مار ڈالنا جائز ہے؛ کیوں کہ یہ دونوں انسان کو ایذا دیتے ہیں، تو بھیجیں یہی حال مذہبی کا ہے۔  
 حضرت جابر بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جب مذہبی کے لیے بد دعا فرماتے تو فرماتے :

اللَّهُمَّ أهْلِكْ صَفَارَةً وَاقْتُلْ كَبَارَةً وَافْسُدْ بِيَضْنَتِهِ وَاقْطُعْ  
دَابِرَهُ وَخُذْ بِأَفْوَاهِهِ عَنْ مَعَايِشِنَا وَارْزُقْنَا إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ .

یعنی اے اللہ! اس کے بچھوکو مار ڈال، اس کے بڑوں کو اور اس کے انڈوں کو خراب کر دے، اس کی نسل کو ختم فرمادے، اس کے منہ سے ہماری معاش لے لے، اور ہمیں رزق عطا فرمادے، بے شک تو دعا کا سننے والا ہے۔

لوگوں نے عرض کی: یا رسول اللہ! کیا آپ یہ بد دعا فرماتے ہیں کہ اللہ کے لشکروں میں سے ایک لشکر کی نسل منقطع ہو جائے۔ تو آپ نے فرمایا:

إِنَّ الْجَرَادَ نَثْرَةُ حَوْتٍ مِّنَ الْبَحْرِ .<sup>(۲)</sup>

یعنی بے شک مذہبی دریا میں سے مچھلی کا ریزہ ہے۔

حضرت جابر بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے زمانے میں مذہبی بالکل ختم ہو گئی تو آپ کو اس کا بہت غم ہوا۔ پھر آپ نے یہ کیا کہ ایک سوار شام، ایک یمن اور ایک عراق کی طرف بھیجا۔ چنانچہ یمن کی طرف جانے والے سوار نے آپ کے پاس ایک مٹھی میں مذہبی لا کر چھوڑ دی۔ جب آپ نے اس کو دیکھا تو اللہ اکبر کہا، پھر فرمایا کہ میں

(۱) صحیح بخاری: ۸/۷۳۷ حدیث: ۲۲۰۰..... صحیح مسلم: ۳۲۱/۱..... سنن ابو داؤد: ۱۲/۳۸۸..... سنن ابو داؤد: ۱۲/۲۰۲..... حدیث: ۳۱۲/۵..... سنن ترمذی: ۳۱۲/۵..... سنن ترمذی: ۱۳۲۸..... سنن ترمذی: ۵/۳۱۳..... حدیث: ۱۳۳۹۔

(۲) کنز العمال فی سنن الاتوال والاتفاق: ۱۵/۲۷۷ حدیث: ۲۰۹۷۳۔

نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سنا ہے کہ آپ نے فرمایا :  
خلق اللہ تبارک و تعالیٰ الاف امة ستمائے فی البحر و أربعمائۃ  
فی البر فأول شیئے یهلك من هذه الأمم الجراد إذا هلك  
الجراد تتابعت سائر الأمم في الہلاک مثل نظام انقطع سلکہ۔<sup>(۱)</sup>  
یعنی اللہ نے ہزار گروہ پیدا کیے ہیں: چھ سو دریا میں اور چار سوز میں پر۔ تو  
جو چیز ان گروہوں میں سے پہلے ہلاک ہو گی وہ نہیں ہے۔ پھر جب یہ ہلاک  
ہو گی تو پہ در پے لڑی ٹوٹنے کی طرح سارے گروہ ہلاک ہونا شروع  
ہو جائیں گے۔

## باب نمبر 96 : مسجد کی نقش و نگاری

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: مسجد پر سونے کے پانی سے نقش و نگار کرنے کو بعض  
لوگ مکروہ کہتے ہیں؛ مگر بعض علماء اس کو مباح قرار دیا ہے، اور یہ قول امام اعظم ابو حنیفہ  
رحمہ اللہ کا ہے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اگر یہ مسجد کے پیسے سے نہ ہو تو اس میں کچھ  
حرج نہیں؛ لیکن جس نے اس کو مکروہ کہا ہے، وہ دراصل حضرت علی مرتضیٰ کرم اللہ وجہہ  
الکریم کی اس روایت کی طرف گیا ہے جس میں آپ نے فرمایا :

لیأتین علی الناس زمان لا يبقى من الإسلام إلا اسمه و لا  
يبقى من القرآن إلا رسمه، مساجدهم يومئذ عامرة بالبناء  
و قلوبهم خاوية من الهدى، علماؤهم يومئذ شر علماء تحت  
أديم السماء، من عندهم تخرج الفتنة وفيهم تعود .

(۱) *کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال*: ۲۶۹/۱۱: حدیث: ۳۱۳۸۳۔

یعنی لوگوں پر ایک ایسا زمانہ ضرور آئے گا کہ اسلام کا فقط نام ہی رہ جائے گا اور قرآن پڑھنے کی ایک رسم ہی رہ جائے گی۔ مساجد کی عمارتیں تو آباد ہوں گی؛ مگر لوگوں کے دل نویرہدایت سے خالی ہوں گے۔ اور اس زمانے کے علماء سے بدتر چشم فلک نے کبھی نہ دیکھا ہوگا۔ دراصل وہ فتنوں کے منبع ہوں گے انھیں سے فتنے جائیں گے اور پھر انھیں میں لوٹ جائیں گے۔

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِنَّ أَقْوَامًا يَزُخُرُونَ مَسَاجِدَهُمْ وَيَطُولُونَ مَنَارَاتِهِمْ وَيَسْمُنُونَ أَبْدَانَهُمْ وَيَمْيِنُونَ أَفْنَدَتِهِمْ، وَاعْجَبَ كَيْفَ ضَيَعُوا دِينَهُمْ . (۱)  
یعنی ایک قوم ہو گی کہ مساجد کو آراستہ کرے گی، اور ان کے میnar اونچے بنائے گی۔ ان کے پدن تو موٹے ہوں گے، لیکن ان کے دل مردہ ہوں گے۔ تجھب ہے کہ انہوں نے کس طرح اپنے دین کو ضائع کیا ہوگا!۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے فرمایا :

أَمْرَنَا أَنْ نَبْنِي الْمَسَاجِدَ جَمَّا وَالْمَدَائِنَ شَرْفًا .

یعنی ہم کو حکم دیا گیا ہے کہ مسجد بے کنگرے اور مکان کنگرے دار بنائیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ انصار آقاے کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس کچھ مال لے کر آئے اور عرض کیا کہ یہ مال قبول فرمائیں اور اس سے اپنی مسجد کو زینت دیں۔ آپ نے ان سے فرمایا :

إِنَّ الزِّينَةَ وَالنَّصَاوِيرَ لِلْكَنَائِسِ وَالْبَيْعَ بِيَضْوَا مَسَاجِدَ اللَّهِ .

یعنی بے شک زینت اور تصاویر نصاریٰ کے عبادت خانوں کے لیے ہیں، اور اللہ کی مساجد کو سفید کرو۔

(۱) *كتزان العمال في سنن الأقوال والاغفال*: ۲۰۵/۱۰: حدیث: ۲۹۰۸۸۔

مسجد کو نقش و نگار کرنے میں کچھ حرج نہ سمجھنے والوں کا کہنا ہے کہ اس میں مسجد کی تعظیم ہے، اور اللہ تعالیٰ نے اس کی تعظیم کا حکم دیتے ہوئے فرمایا ہے :

**فِي بُيُوتِ أَذْنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ ۝** (سورہ

(نور: ۳۶-۳۷)

(اللہ کا یہ نور) ایسے گروں (مساجد اور مرکز) میں (میر آتا ہے) جن (کی قدر و منزلت) کے بلند کیے جانے اور جن میں اللہ کے نام کا ذکر کیے جانے کا حکم اللہ نے دیا ہے۔

یعنی مسجد کی عزت و تعظیم کی جائے۔ ایک دوسری آیت میں ہے :

**إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ۝** (سورہ توبہ: ۱۸۹)

اللہ کی مسجدیں صرف وہی آباد کر سکتا ہے جو اللہ پر اور یوم آخرت پر ایمان لا یا۔

حضرت عثمان ذوالنورین رضی اللہ عنہ نے مسجد نبوی کی تعمیر عمدہ قسم کی لکڑی سے کی اور اس کی خوب تزئین و آرائش فرمائی۔

حضرت عمر بن عبد العزیز کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے مسجد نبوی میں نہ صرف نقش و نگار کیا بلکہ اس کی عمارت اور آرائش میں خوب مبالغہ بھی کیا۔ اور یہ کام انہوں نے اس وقت انجام دیا جب وہ اپنی خلافت سے قبل وہ مدینہ کے امیر تھے۔ یعنی عبد الملک بن مروان کی طرف سے امیر مقرر تھے، تو ان کو اس کام سے کسی نہیں روکا۔

ولید بن عبد الملک کے بارے میں آتا ہے کہ اس نے دمشق کی مسجد کی تعمیر و تزئین میں تین مرتبہ شام کے محصول کے برابر خرچ کیا۔

رواتیوں میں آتا ہے کہ حضرت سلیمان بن داؤد علیہ السلام نے بیت المقدس کی مسجد بنائی، اور اس کی آرائش میں خوب جنم کر کی۔ تاریخ میں آتا ہے کہ حضرت سلیمان علیہ السلام نے اپنے مکان کی تعمیر میں ایک ہزار آدمی سات برس تک رکھے۔

نیز یہ کہ انہوں نے قبة الصخرۃ کے منڈیر پر ایک ایسا چراغ روشن کیا تھا کہ جس کی روشنی میں عورتیں بارہ میل دور تک سوت کاتا کرتی تھیں، اور وہ یوں ہی اپنی اصل حالت پر قائم تھا، یہاں تک کہ بخت نصر وغیرہ نے اس کو خراب کر دالا۔

## باب نمبر 97 : مسجد کے اندر تھوکنا کیسا؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جب آدمی مسجد کے اندر ہو تو اس کو مسجد کے اندر تھوکنا منع ہے۔ ہاں! اپنے کپڑے (یعنی رومال وغیرہ) میں تھوک لے اور مل دے۔ اس لیے کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے :

فِي بُيُوتِ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذَكَّرَ فِيهَا اسْمُهُ ۝ (سورہ

نور: ۲۳۶/۲۳۷)

(اللہ کا یہ نور) ایسے گھروں (مساجد اور مرکز) میں (میسر آتا ہے) جن (کی قدر و منزلت) کے بلند کیے جانے اور جن میں اللہ کے نام کا ذکر کیے جانے کا حکم اللہ نے دیا ہے۔

اور 'ترفع' سے مراد شرف و تعظیم ہے، جب کہ تھوکنے میں سراسر بے تعظیمی ہے۔ حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِنَّ الْمَسْجَدَ لِيَنْزُوِي مِنَ النَّخَامَةِ كَمَا يَنْزُوِي الْجَلَدَةُ مِنَ النَّارِ إِذَا أُلْقِيَتُ فِيهِ . (۱)

یعنی مسجد کو تھوک وغیرہ سے اس طرح بچایا جائے جس طرح چڑے کو آگ میں پڑنے کے بعد فوراً ٹھیک لیا جاتا ہے۔

(۱) مصنف عبد الرزاق: ۲۳۳/ حدیث: ۱۶۹۱..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۳۲۲/ ۲/ حدیث: ۵۵۰..... جامع الاحادیث سیوطی: ۱۳۶/ ۳۹/ حدیث: ۲۲۱۹۷.....

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مسجد میں کھنگار پڑا دیکھا تو اس کو کریڈ الا پھر فرمایا :

أ يحب أحدكم أن يؤتى في صلاته فيبزق في وجهه فإذا أراد  
أحدكم أن يبزق فلا يبزق عن يمينه ولا يبزق أمامه ولكن يبزق  
عن يساره أو تحت قدمه فإن لم يوجد مكاناً فليبزق في ثوبه ثم  
ليفعل هكذا .<sup>(۱)</sup>

یعنی کیا تم میں سے کوئی پسند کرتا ہے کہ وہ نماز میں ہوا اور کوئی اس کے منہ پر تھوکے؛ لہذا جب تم تھوکنے کا ارادہ کرو تو نہ اپنی دہنی طرف تھوکو اور نہ ہی سامنے بلکہ باائیں طرف تھوکو یا پاؤں کے نیچے۔ اور اگر کوئی جگہ نہ ملے تو اپنے کپڑے میں تھوکو اور پھر اسے مل لو۔

بعض صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے فرمایا :

إِذَا اسْتَرَدَ الرَّجُلُ النَّخَامَةَ تَعْظِيْمًا لِّلْمَسْجِدِ أَدْخُلِ اللَّهَ فِي  
جَوْفِهِ الشَّفَاءَ وَأَخْرُجْ مِنْهُ الدَّاءَ .

یعنی جو کوئی مسجد کی تعظیم کے پیش نظر تھوک کو صاف کر دیتا ہے، اللہ اس کے پیٹ میں شفا داخل کرتا ہے اور بیماری نکال دیتا ہے۔

جس وقت مسجد میں نہ ہوا رتھوکنے کا ارادہ کرے اس کو چاہیے کہ اپنے پاؤں کے نیچے تھوکے یا باائیں طرف تھوکے اور مناسب نہیں کہ اپنی دہنی طرف یا سامنے کو تھوکے۔ اس لیے کفرمان رسالت تاب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے :

إِذَا بَزَقَ أَحَدُكُمْ فَلَا يَبْزُقَ عَنْ يَمِينِهِ وَأَمَامِهِ .

(۱) سنن ابو داؤد: ۸/۲۷۶ حادیث: ۳۷۷.....الاویس این منذر: ۵/۲۸.....اطراف المسند المحتل: ۷/۳۲۹.....جامع الاصول فی احادیث الرسول: ۱۱/۱۹۳ حادیث: ۳۱۷.....

یعنی جب تم میں سے کوئی تھوکے تو اپنی دہنی طرف اور سامنے کی طرف نہ  
تھوکے۔<sup>(۱)</sup>

حضرت سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے حالت  
بیماری میں اپنی دہنی طرف تھوکا پھر فرمایا :

ما بزقت عن یمینی منذ اسلمت .

یعنی جب سے مسلمان ہوا ہوں میں نے کبھی اپنی دہنی طرف نہیں تھوکا۔

بعض صالحین کا بیان ہے کہ انہوں نے جب حج کے لیے نکلنے کا ارادہ کیا تو کباوہ کے  
بائیں طرف نشست اختیار کی۔ لوگوں نے کہا کہ آپ نے بائیں طرف کیوں اختیار کی،  
جواب دیا: اس لیے کہ میرے لیے بائیں طرف تھوکنا آسان ہو جائے۔

## باب نمبر 98 : غلبہ نیند کے وقت نماز پڑھنا کیسا؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: آدمی کے لیے اوگنگتے ہوئے نماز پڑھنا مکروہ  
ہے۔ ہاں اگر پڑھ لے تو جائز ہے جبکہ نماز کے سب افعال و قراءات پورے پورے ادا کر  
سکے۔ اور جب آدمی کو اوگنگتے کا خوف ہو تو چاہیے کہ اپنے چہرے پر پانی ڈال لے، پھر نماز  
میں داخل ہو۔ اور اگر نماز میں اس کو اوگنگا آجائے تو چاہیے کہ اپنے نفس پر زور ڈالے اور  
اس کے دور کرنے میں کوشش کرے۔

حضرت ہشام بن عروہ اپنے والد سے اور وہ اُم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ سے  
روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

(۱) سنن ابن ماجہ: ۳۲۶/۱..... منhadibn حبیل: ۳۳۷/۲۱..... حدیث: ۱۰۲۲..... مصنف ابن  
ابی شیبہ: ۳۲۲/۲..... حدیث: ۷۵۳۰۔

إِذَا نَعْسَ أَحَدَكُمْ فِي الصَّلَاةِ فَلَا يَرْجِعُهُ إِلَيْهِ النَّوْمُ  
فَإِنَّهُ إِذَا صَلَّى وَهُوَ يَنْعَسُ فَلَعْلَهُ يَذَهِبُ لِيَسْتَغْفِرُ اللَّهَ فَيُسَبِّ

نفسه . (۱)

یعنی جب تم میں سے کسی کو نماز میں نیند آجائے تو چاہیے کہ سورہ ہے یہاں تک کہ اس کی نیند جاتی رہے۔ کیوں کہ ایسا ہو سکتا ہے کہ اگر وہ اوپنگھٹے ہوئے نماز پڑھے تو شاید وہ نیند میں اپنے رب سے استغفار کرنے کی بجائے خود گالیاں دینے لگے یعنی کلمہ استغفار کی جگہ کچھ اور کلمہ منہ سے نکل جائے۔

حضرت حمید حضرت انس سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مسجد میں تشریف لائے تو دوستوں کے درمیان ایک رسی تی ہوئی دیکھ کر فرمایا :

ما هذا الحبل؟.

یعنی یہ رسی کیسی ہے؟۔

عرض کیا گیا: یا رسول اللہ، یہ فلاں شخص کی ہے کہ وہ نماز پڑھتا ہے اور جب نیند کا غلبہ ہوتا ہے تو اس پر تک جاتا ہے۔ یہ سن کر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

فلي يصل ما عقل فإذا خشي أن يغلبه النعاس فلينم . (۲)

یعنی چاہیے کہ جب تک ہوش میں رہے، نماز پڑھے اور جب اس پر نیند کا غلبہ ہو تو سورہ ہے۔

(۱) صحیح بخاری: ۵۳/۱..... سنن ابن ماجہ: ۳۳۶/۱..... سنن ابو داؤد: ۱۳۷۰..... سنن مسلم: ۵۰۵/۱..... سنن داری: ۱۳۱۲..... سنن ترمذی: ۳۷۲/۱..... سنن ایوب: ۱۳۸۳..... صحیح ایوب: ۳۲۰/۲..... سنن ابو داؤد: ۲۵۸۳۔

(۲) صحیح بخاری: ۵۳/۲..... سنن ابن ماجہ: ۱۱۵۰..... سنن ابو داؤد: ۳۳۶/۲..... سنن ایوب: ۱۳۷۱..... سنن نسائی: ۲۱۸/۳..... سنن عبد بن حمید: ۳۱۲/۱..... سنن ابو داؤد: ۱۳۰۳۔

## باب نمبر 99 : علم و ادب کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: آدمی کو چاہیے کہ زیور علم و ادب سے آراستہ ہو۔ اگرچہ تھوڑا ہی سہی۔ یہ تھوڑا اس کے لیے بہت ہوگا؛ کیوں کہ جب آدمی علم و ادب کی کوئی بات جان لے گا تو یقیناً اسے اس پر فضیلت حاصل ہوگی جو کچھ بھی نہیں جانتا۔

حضرت علی بن ابی طالب کرم اللہ وجہہ نے فرمایا :

لکل شیء قیمة و قيمة المرء ما يحسن و يعلم .

یعنی ہر چیز کی قیمت ہے، اور آدمی کی قیمت اس کا حسن تعلیم و تربیت ہے۔

حضرت شعیؑ بیان کرتے ہیں کہ اگر آدمی شام سے پہن تک سفر کرے اور صرف ایک کلمہ علم کا سیکھ لے تو سمجھواں کا یہ سفر برپا دنہ گیا۔

حضرت سعد بن خلف بن ایوب کے بارے آتا ہے کہ وہ علم حاصل کرنے کے لیے نکلے اور چار سال بعد واپس آئے تو ان کے والد نے ان سے پوچھا: اے بیٹے! تو نے کیا سیکھا؟۔ انہوں نے جواب دیا: میں نے یہ سیکھا کہ جب عورت کے جیغ کو دن ہو جائیں تو اس کے غسل کی مدت شمارنے کی جائے بلکہ اس کے خاوند کو اس سے صحبت کرنا حلال ہے، اور جب دس دن سے کم ہوں تو مرد کو اس سے صحبت کرنا حلال نہیں جب تک نہانہ لے یا نماز کا وقت اس پر گزر جائے۔ یہ کرآن کے والد نے فرمایا: بیٹے! تو نے اپنے سفر کو ضائع نہ کیا۔

حضرت ایوب بن موسیٰ اپنے والد سے اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

ما نحل والد ولدا أَفْضَلُ مِنْ أَدْبَرِ حَسْنٍ . (۱)

(۱) سنن ترمذی: ۳۳۸/۲: حدیث: ۱۹۵۲..... مکملۃ المصانع: ۳/۹۷ حدیث: ۷۹۷..... مند عبد بن حمید: ۱/۱۳۱: حدیث: ۳۲۲..... مسند رحیم: ۲۲۳/۲: حدیث: ۷۶۹۔

یعنی باپ کی بیٹی کے حق میں حسن ادب سے بڑھ کر کوئی بخشش نہیں۔

بعض متقدیں کے بارے میں آتا ہے کہ اس نے اپنے بیٹی سے کہا کہ اے میرے بیٹی! علم سیکھ، اگر تیرے پاس جمال نہ ہو گا تو یہی علم تجھے جمال بخشنے گا۔ اور اگر تیرے پاس مال نہ ہو گا تو یہ مال کا کام دے گا۔

حضرت سفیان بن عینہ سے مذکور ہے کہ ان کے پاس ان کا بھتیجا آیا، اور کہنے لگا: پچا جان! میں آپ کے پاس ملکنی کے لیے آیا ہوں۔ ابن عینہ نے پوچھا، کس کے ساتھ؟۔ اس نے کہا کہ آپ کی بیٹی کے ساتھ۔

آپ نے فرمایا: قرآن پاک کی دس آیتوں کی تلاوت کرو، وہ نہ پڑھ سکا پھر فرمایا، دس احادیث روایت کرو، وہ نہ کر سکا، پھر فرمایا دس اشعار سناؤ وہ نہ سن سکا۔ یہ صور تھاں دیکھ کر آپ نے فرمایا: نہ قرآن ہے نہ حدیث اور نہ شعر، پھر کس چیز پر اپنی بیٹی کو تیرے پاس رکھوں۔ اس کے بعد فرمایا: لیکن جب تم آگئے ہو تو میں تمہیں خالی ہاتھ نہیں جانے دوں گا، اور پھر آپ نے اس کو چار ہزار درہم دینے کا حکم دیا۔

بعض داناؤں کا کہنا ہے کہ 'نفع دینے والا علم اور اچھا ادب ایسا خزانہ ہے کہ کوئی لوٹنے والا اس کو لوٹ نہیں سکتا، اور کوئی ضبط کرنے والا اس کو ضبط نہیں کر سکتا۔ اور یہ دونوں تیری خوبی وزینت اور تیری دنیا و آخرت کو سنبھالنے والے ہیں؛ لہذا ان کے سیکھنے میں محنت کر۔ کسی شاعر نے کیا خوب کہا ہے :

سأضرب في طول البلاد وعرضها

لأطلب علمًا أو أموت غريبًا

فإن تلقت نفسى فللـه درـها

و إن سلمت كان الرجـوع قـريـبا

یعنی قریب ہے کہ میں دور دراز کے شہروں میں سفر کروں گا، تاکہ خود کو زیور

علم سے آرستہ کر سکوں، یا اجنبیت کی موت مرجاً وں۔  
تو اگر اس سفر میں میری جان چلی گئی تو پھر یہ کتنی خوش بختی کی بات ہو گی۔  
اور اگر نجح رہا تو قریب ہے کہ (داعی و عالم بن کر) واپس آؤں گا۔

معلم کا نبات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشادِ بدایت بنیاد ہے :  
من طلب طریقاً یطلب فیها علمًا سلک اللہ به طریقاً إلى

الجنة . (۱)

یعنی جو شخص طلب علم کی راہ پر نکل پڑے تو اللہ اس کے لیے (نہ صرف علم کی  
بلکہ) جنت کی راہ آسان فرمادیتا ہے۔

ایک مقام پر ارشاد فرمایا کہ تین قسم کے لوگ عرصہ محشر میں شرفِ شفاعت سے بہرہ دو  
ہوں گے: انبیاء، علماء، اور شہدا۔

مزید فرمایا کہ زمین و آسمان کی ہر شے علم کے لیے مغفرت کی دعا کرتی ہے۔ اور  
فرمایا: علم کی فضیلت میرے نزدیک عبادت کی فضیلت سے زیادہ محبوب ہے۔

حضرت جابر بن عبد اللہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:  
أربعون حديثاً يستظهرها الرجل خير له من الأربعين ألفاً  
يتصدق بها وأعطها الله تعالى بكل حديث مدینة في الجنة  
وله بكل حديث نور يوم القيمة .

یعنی جو آدمی چالیس حدیثیں زبانی یاد کر لے، تو یہ اس کے لیے چار ہزار  
(دراہم) خیرات کرنے سے بہتر ہے، اور اللہ اس کو ہر حدیث کے بد لے  
ایک شہر جنت میں دے گا اور ہر حدیث کے عوض قیامت میں اس کے لیے  
ایک نور ہو گا۔

(۱) سنن ابو داؤد: ۳/۳۵۲ حديث: ۳۶۲۲ ..... سنن ابن ماجہ: ۱/۸۱ حديث: ۲۲۳ ..... سنن ترمذی: ۵/۲۸ حديث: ۲۱۲ ..... حديث: ۲۶۲۶ ..... صحیح ابن حبان: ۱/۲۸۲ حديث: ۸۳ ..... مشکوٰۃ المصانع: ۱/۳۶۱ حديث: ۲۱۲۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

**فُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۝** (سورہ زمر: ۳۹)

فرمادیجیے: کیا جو لوگ علم رکھتے ہیں اور جو لوگ علم نہیں رکھتے (سب) برابر ہو سکتے ہیں۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ اس آیت کے تعلق سے فرماتے ہیں کہ اگر اہل علم کی فضیلت میں کوئی دلیل نہ ہوئی تو محض یہ ایک آیت بہت بڑی دلیل ہے؛ اس لیے کہ اس میں خبر دی گئی ہے کہ بے شک عالم کو جاہل پر فضیلت ہے۔ اور اللہ نے علم کی زیادتی طلب کرنے کا حکم اپنے پاک کلام میں دیا ہے :

**فُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ۝** (سورہ طہ: ۱۲۰)

اور آپ (رب کے حضوریہ) عرض کیا کریں کہ اے میرے رب! مجھے علم میں اور بڑھادے۔

پھر علاکی تعریف میں فرماتا ہے :

**أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى**  
۝ (سورہ رعد: ۱۳/۱۹)

بھلا دو شخص جو یہ جانتا ہے کہ جو کچھ آپ کی طرف آپ کے رب کی جانب سے نازل کیا گیا ہے حق ہے، اس شخص کے مانند ہو سکتا ہے جو انہا ہے۔

اور حق تعالیٰ فرماتا ہے :

**يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَتٍ ۝**  
(سورہ مجادلہ: ۵۸/۱۱)

اللہ ان لوگوں کے درجات بلند فرمادے گا جو تم میں سے ایمان لائے اور جنہیں علم سے نوازا گیا۔

تو اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے ہمیں خبر دی کہ عالم کی بہت فضیلیتیں اور درجے ہیں اُس شخص پر جو زیورِ علم سے بے بہرہ ہے۔ مزید ایک مقام پر فرمایا :  
 وَعَلَمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ۝ (سورہ بقرہ: ۳۱/۲۵)

اور اللہ نے آدم (علیہ السلام) کو تمام (اشیا کے) نام سکھا دیے۔  
 لہذا جب حضرت آدم علیہ السلام کو علم الاسماء تادیا تو ان کا مرتبہ حامل علم ہونے کے باعث فرشتوں سے بڑھ گیا؛ اس لیے فرشتوں کو حکم ہوا کہ ان کے لیے سجدے کریں۔

## باب نمبر 100 : انگوٹھی پہننے کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں : انگوٹھی دائیں یا بائیں کسی ہاتھ میں پہنی جاسکتی ہے۔ اور یہ سب مباح ہے، دونوں کے ثبوت روایتوں میں آئے ہیں۔ ہاں ! مرد کو سونے کی انگوٹھی پہننا جائز نہیں۔ اور بعض نے لو ہے کی انگوٹھی پہننا مکروہ لکھا ہے، جب کہ بعض نے رخصت دی ہے۔

حضرت نعمان بن بشیر فرماتے ہیں کہ میں نے سونے کی انگوٹھی بنوائی اور بارگاہ رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں حاضر ہوا، تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

ما لی اری عليك حلية أهل الجنة قبل دخولها .

یعنی مجھے کیا ہوا ہے کہ میں تم کو جنتیوں کے حلیہ میں دیکھتا ہوں قبل اس کے اس میں داخل ہو۔

چنانچہ آپ نے اسے اُتار دیا اور لو ہے کی ایک انگوٹھی انگلی میں ڈال لی۔ جب سر کا ر دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رو برو ہوئے تو آپ نے فرمایا :

ما لی اری عليك حلية أهل النار .

یعنی مجھے کیا ہوا ہے کہ میں تجھے اہل جہنم کے حلیہ میں دیکھتا ہوں۔  
تو میں نے اس کو بھی اتار دیا، اور پوت کی انگوٹھی بنوائی، اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم کے پاس حاضر ہوا تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

مالی أجد منك ريح الأصنام.

یعنی مجھے کیا ہوا ہے کہ میں تم سے بتوں کی بمحسوں کرتا ہوں۔

میں نے عرض کی: یا رسول اللہ! میں کیا کروں؟ تو آپ نے فرمایا:

اتخذه من ورق ولا تبلغ به مثقالا وتختم به فی یمینیک。(۱)

یعنی چاندی کی انگوٹھی بنواد اور اس کا وزن ایک مثقال (یعنی ساڑھے چار  
ماشہ) سے کم رکھو اور اپنے دائیں ہاتھ میں پہنو۔

حضرت جابر بن عبد اللہ روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
اپنے دائیں ہاتھ میں انگوٹھی پہنتے تھے، اور وہنی جوتی بائیں سے پہلے پہنتے تھے، اور بائیں  
دائیں سے پہلے نکلتے تھے۔

حضرت محمد بن سیرین فرماتے ہیں: نہ صرف نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، بلکہ  
حضراتِ خلفاء راشدین صدیق اکبر، فاروق اعظم، عثمان غنی اور علی مرتضی رضوان اللہ  
علیہم اجمعین اپنے بائیں ہاتھ میں انگوٹھی پہنا کرتے تھے۔

حضرت عمر بن شعیب اپنے والد سے اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ نبی  
کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک شخص کو دیکھا کہ اس کے ہاتھ میں سونے کی انگوٹھی تھی تو  
آپ نے اسے چھیننے کا حکم دیا۔ چنانچہ اس نے فوراً چھینک دی۔ پھر اس نے لوہے کی انگوٹھی  
پہن لی تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسے بھی چھیننے کا حکم کرتے ہوئے فرمایا:

(۱) سنن ابو داؤد: ۲۲۵/۳..... سنن ترمذی: ۲۲۸/۳: ۱۷۸۵..... سنن نسائی: ۲۲۹/۵  
حدیث: ۹۲۲: ..... صحیح ابن حبان: ۲۹۹/۱۲: حدیث: ۵۳۸۸۔

اذهب فاطرہ فهذا شر من ذلک وهذا شبه بحلیة اہل النار.

یعنی جاؤ اس کو پھینک آؤ۔ کیوں کہ یہ اس سے بھی برا ہے، اور یہ اہل نار کے حلیے سے زیادہ مشاہد رکھتا ہے۔

پھر اس نے اپنے ہاتھ میں چاندی کی انگوٹھی پہنی تو آپ نے اس کو کچھ نہ فرمایا۔

حضرت ابو جیفہ اپنے والد گرامی سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ایک شخص کے ہاتھ میں لو ہے کی انگوٹھی دیکھی تو آپ نے اس کو اتار کر پھینک دیا اور فرمایا کہ چاندی کی انگوٹھی پہنا کرو۔

حضرت اعمش بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت ابراہیم خنی علیہ الرحمہ کے ہاتھ میں لو ہے کی انگوٹھی دیکھی۔ اور حضرت ابراہیم نے فرمایا کہ مجھ کو ایک شخص نے خبر دی ہے کہ اس نے حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کے ہاتھ میں لو ہے کی انگوٹھی دیکھی تھی۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ بعض علماء انگوٹھی پہنے کو مکروہ جانا ہے؛ لیکن جمہور علماء انگوٹھی پہنے کی اجازت دی ہے۔

مکروہ جانے والوں کی جھٹ وہ احادیث ہیں جن میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے انگوٹھی پہنے سے سوا سلطان کے سب کو منع فرمایا ہے۔

اور بعض تابعین نے فرمایا کہ صرف تین قسم کے لوگ انگوٹھی پہن سکتے ہیں :

۱: سردار۔ ۲: لکھنے والا (کاتب)۔ ۳: احمق۔

روایتوں میں آتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور حضرت صدیق اکبر کے ہاتھ میں انگوٹھی رہی، پھر اس کو حضرت عمر نے لیا اور ان کے ہاتھ میں رہی، پھر حضرت عثمان نے اس کو لیا جب خلیفہ بنے اور ان کے خلافت کے اکثر ایام میں ان کے ہاتھ میں رہی؛ یہاں تک کہ ان سے چاہ اریں میں گر پڑی۔

جس نے کہا ہے کہ بادشاہ اور دیگر کے لیے جائز ہے تو انہوں نے اس سے دلیل لی

ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صحابہ کرام، اور تابعین آپ کے عہد مبارک میں اور اس کے بعد بھی انگوٹھی پہننے تھے جبکہ وہ کہیں کے سردار بھی نہ تھے۔ اور وہ روایت یہ ہے کہ حضرت جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی ہے :

إِنَّ الْحُسْنَ وَالْحُسْنَيْنَ كَانَا يَتَعَظَّمَانِ فِي يَسَارِهِمَا وَكَانَ فِي  
خَوَاتِمِهَا ذِكْرُ اللَّهِ .

یعنی بے شک امام حسن و امام حسین رضی اللہ عنہما اپنے باائیں ہاتھ میں انگوٹھی پہننے تھے اور ان دونوں کی انگوٹھیوں میں اللہ کا ذکر (نقش) تھا۔

حضرت یعلیٰ بن عبید نے حضرت راشد بن کریب سے روایت کی ہے کہ میں نے محمد بن حفیہ رضی اللہ عنہ کو باائیں ہاتھ میں انگوٹھی پہننے دیکھا ہے۔

حضرت یوسف بن اسحق بیان کرتے ہیں کہ میں نے قیس بن ابی حازم، عبد الرحمن بن اسود اور شعی وغیرہ کو اپنے دامیں ہاتھ میں انگوٹھی پہننے دیکھا ہے۔ اور ان لوگوں کی کوئی حکومت نہ تھی، اور اس لیے کہ بادشاہ آرائش کے لیے پہنتا ہے، یا مہر کرنے کی حاجت کی وجہ سے۔ اور سلطان وغیر سلطان حاجت اور زینت میں برابر ہیں؛ لہذا جب بادشاہ کے لیے جائز ہوا تو دوسروں کے لیے بھی جائز ہوگا اور اسی کو ہم قبول کرتے ہیں۔

## باب نمبر 101 : انگوٹھی پر نقش و تحریر بنوانا

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

لَا تَسْتَضِيْنُوا بَنِيْرَانَ الْمُشْرِكِينَ وَلَا تَنْقِشُوا عَلَىْ خَوَاتِمِكُمْ

عربیا . (۱)

(۱) الطالب العالیہ بزادہ المسانید الشامیہ: ۳۱۰/۱۰ حدیث: ۲۲۷۱۔

یعنی مشرکوں کی آگ سے مت سلاکاً اور انگوٹھیوں میں عربی مت کھداو۔

حضرت حسن بصری رحمہ اللہ سے اس حدیث کے معنی پوچھے گئے تو فرمایا: اس کا مطلب یہ ہے کہ مشرکوں سے اپنے کاموں میں مشورہ مت لو اور اپنی انگوٹھیوں میں 'محمد رسول اللہ' مت کھداو۔

حضرت امامہ حضرت انس بن مالک سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی انگوٹھی کے نقش میں تین سطریں تھیں: ایک سطر میں 'محمد' دوسری میں 'رسول' اور تیسرا میں 'اللہ' لکھا تھا۔

حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی انگوٹھی پر 'نعم القادر اللہ' (یعنی اللہ کتنا اچھا قادر ہے) نقش تھا۔

حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کی انگوٹھی کا نقش تھا: 'کفی بالموت واعظاً یاعمر' (یعنی اے عمر! موت نصیحت کے لیے کافی ہے)۔

حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کی انگوٹھی پر یہ نقش تھا: 'لتصبرن او لتندمن' (یعنی صبر کرو نہ ندامت اٹھائے گا)۔

حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ کی انگوٹھی پر یوں نقش تھا: 'الملک لله' (یعنی بادشاہی اللہ ہی کی ہے)۔

اور حضرت عمر بن عبد العزیز علیہ الرحمہ کی انشتہری پر یہ کندہ تھا: 'اغز غزوۃ تجادل عنک یوم القيامة' (یعنی کوئی ایک جنگ لڑ جو قیامت میں تمہارا دفاع کر سکے)۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اگر انگوٹھی کے گلینے میں تصویر ہو تو مکروہ نہیں، جیسا کہ کپڑوں پر یا گھروں میں آؤ یا ان تصویر کا حکم ہے؛ اس لیے کہ انگوٹھی کے گلینے کی تصویر اتنی چھوٹی ہوتی ہے کہ نظر اس کے دیکھنے سے قاصر ہوتی ہے، اور وہ خوب اچھی طرح ظاہر نہیں ہوتی۔ ہاں! اگر وہ خوب واضح ہو اور دیکھنے میں صاف پتا لگے تو پھر اس کا حکم

یقیناً کراہت کا ہوگا۔

تو جس طرح کئے میں نقش و نگار جائز ہے، اگرچہ حریر اور ریشم ہی کیوں نہ ہو؛  
کیوں کہ وہ قلیل مقدار میں ہوتی ہے۔ اسی طرح انگوٹھی میں تصویر کا معاملہ بھی ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ ان کی انگوٹھی پر دمکھیاں  
تھیں۔ اور حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ کی انگوٹھی پر دوستارے تھے۔ اور ایسا ہی  
حضرت خدیفہ رضی اللہ عنہ نے بھی بیان فرمایا ہے۔

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ کے تعلق سے آتا ہے کہ ان کی انگوٹھی پر دو آدمیوں  
کے درمیان ایک شیر کی تصویر تھی، یادو شیروں کے درمیان ایک آدمی کی تصویر تھی۔

اور اگر کسی کی انگوٹھی پر اللہ یا کسی نبی کا نام ہو تو بہتر ہے کہ استنجا خانے میں جاتے  
وقت انگوٹھی کو اپنی آستین میں لے لے، اور جب استنجا کرنے لگے تو دائیں ہاتھ میں ڈال  
لے؛ تاکہ حقارت اور بے ادبی نہ ہو۔ -واللہ تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 102 : ذو معنی کلام کا مسئلہ

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما فرمایا کرتے  
تھے کہ لوگو! اپنی باتوں کو توریہ و تعریض (ذو معنی کلام) کرنے میں جھوٹ سے بچاؤ۔ اور  
ذو معنی کلام کا مطلب یہ ہے کہ کوئی شخص کوئی ایسی بات کہے کہ بظاہر وہ کچھ لگے؛ مگر اس کی  
مراد اس سے کچھ اور ہو۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ حضراتِ مویٰ و حضر علیہ السلام کے  
واقعے میں جو موسیٰ علیہ السلام نے یہ فرمایا کہ لَا تُؤَاخِذْنِي بِمَا نَسِيْثُ، (یعنی میرے  
بھولے پ آپ مجھ سے مواخذہ نہ فرمائیں) تو اس کا مطلب یہ نہیں تھا کہ حضرت موسیٰ علیہ  
السلام واقعتاً بھول گئے تھے بلکہ آپ نے اس موقع پر تعریضناً ذو معنی کلام ارشاد فرمایا تھا۔

حضورتاجدارِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں آتا ہے کہ آپ جب کہیں سفر پر جانے کا ارادہ فرماتے تو اوروں کو بتانے سے گریز کرتے۔ یعنی سمت سفر مخفی رکھتے۔ اور لوگوں سے یوں استفسار فرماتے:

كيف الطريق إلى موضع كذا ثم كان يخرج إلى موضع آخر.  
یعنی لوگو! یہ بتاؤ کہ فلاں فلاں گاؤں جانے کا راستہ کیا ہے، اور پھر آپ (خود متعینہ) سمت پر نکل جاتے تھے۔

ایک حدیث پاک میں یہ بھی آیا ہے کہ آپ نے فرمایا:  
استعينوا على قضاء حوائجكم بكتمان السر فإن كل ذي  
نعمة محسود . (۱)

یعنی اپنے رازوں کو چھپا کر اپنی ضرورتیں پوری کرنے میں اپنی مدد کرو؛  
کیوں کہ ہر صاحب نعمت کے پیچھے بہت سے حسد کرنے والے ہوتے ہیں۔

حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ آپ جب کسی کو کوئی کام کرنے کا حکم دیتے اور وہ اس کے مطابق نہ کرتا تو آپ آسمان کی طرف انناس رُخا کر فرماتے: اے اللہ! میں نے جھوٹ نہیں بولا، اے کاش! یہ لوگ جان لیتے کہ اس بارے حضور القدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے جو کچھ سنائے۔

حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں آتا ہے کہ آپ نے تین چیزوں میں جھوٹ سے کام لینے کی رخصت عنایت فرمائی ہے۔ ۱: دلوگوں کے درمیان صلح کرانے کے لیے۔ ۲: میدانِ جنگ میں۔ ۳: اور اپنی بیوی کو خوش کرنے کی خاطر۔

(۱) مسندر شہاب قضاۓ: ۱۳۰۷ حدیث: ۷۰..... شعب الایمان تہجی: ۲۶۷/۵..... الفردوس بہاؤ راخطاً: ۱۸۵۰ حدیث: ۲۶۹..... مجمع کبیر طراوی: ۲۹۲/۲..... حدیث: ۱۱۸۲۔

(۲) جامع الاحادیث سیوطی: ۱۳۰۷ حدیث: ۱۵۰۰..... مجمع الرواکن: ۱۵۷۸..... حدیث: ۱۳۰۵۹۔

## باب نمبر 103 : خط و کتابت کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جب آدمی کسی کو خط لکھتے تو چاہیے کہ اس پر مہر کر دے؛ اس لیے کہ یہ شک سے دور کر دیتی ہے، ایسی ہی رسم جاری ہے، اور اس بارے میں روایت بھی آئی ہے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے فرمایا:

کرامۃ الکتابۃ ختمہ۔

یعنی خط کی خوبی مہر کرنے میں ہے۔

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

أيما كتاب لم يكن مختصاً فهو أغلف.

یعنی جس خط پر مہر نہیں وہ اغلف (یعنی بے ختنہ کیے) ہے۔

متفقہ میں کے خطوط میں یہ رسم تھی کہ لکھنے والا اپنے نام سے یوں شروع کرتا تھا: فلاں شخص کی جانب سے فلاں شخص کی طرف۔ اور اس بارے میں روایات وارد ہوئی ہیں۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ جب وہ اپنے نائبوں میں سے کسی کو خط لکھتے تھے تو اپنے نام سے شروع کرتے تھے، اور اپنے غلاموں اور عاملوں کو بھی یہی ہدایت کرتے تھے۔

حضرت وکیع نے ابن ابی داؤد سے روایت کی کہ جب عبداللہ بن محمد بن سیرین سفر کا ارادہ کرتے تھے تو ان کے والد (محمد بن سیرین) ان سے کہتے تھے کہ جس وقت تو میری طرف خط لکھتے تو اپنے نام سے شروع کرنا اور اگر تو نے میرے نام سے شروع کیا تو میں اس کو نہ پڑھوں گا۔

حضرت ربع بن انس نے فرمایا: کوئی شخص عظمت و فضیلت میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے بڑھ کر نہیں، اور آپ کے صحابہ جب آپ کے پاس خط لکھتے تو وہ اپنے

ناموں سے شروع کرتے تھے۔

حضرت ابن سیرین بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے:

إِنَّ أَهْلَ فَارسٍ إِذَا كَتَبُوا بَدْؤًا بِعَظَمَائِهِمْ وَكَبَرَائِهِمْ .

یعنی اہل فارس جب اپنے کسی امیر کو خط لکھتے تو اپنی امیر و بیرونی خصیتوں کے نام سے شروع کرتے ہیں۔

لہذا تم اپنے نام سے شروع کیا کرو؛ لیکن اگر کوئی مکتب الیہ کے نام سے بھی شروع کرے تو جائز ہے؛ اس لیے کہ اس امر میں امت نے اتفاق کیا ہے۔ اور ارشاد رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے :

لَا تجتمع أمتى على الضلاله . (۱)

یعنی میری امت گمراہی پر اکٹھی نہ ہوگی۔

لہذا جب اس امر میں امت نے اتفاق کیا ہے تو ثابت ہوا کہ انہوں نے کسی مصلحت کو منظر رکھتے ہوئے اسے جائز کہا ہوگا، تو جو پہلے تھا وہ منسوخ ہو گیا۔ اور ہم دیکھتے ہیں کہ کبھی آیت منسوخ ہو جاتی ہے، جب امت کا اس کے چھوڑنے پر اتفاق ہو۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

وَإِنْ فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِّنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الْكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَأَنُّوْا

الَّذِينَ ذَهَبُتْ أَزْوَاجُهُمْ مِّثْلَ مَا أَنْفَقُوا ۝ (سورہ سعید: ۲۰)

اور اگر تمہاری بیویوں میں سے کوئی تم سے چھوٹ کر کافروں کی طرف چلی جائے پھر (جب) تم جنگ میں غالب آ جاؤ اور مالی غنیمت پاؤ تو (اس میں سے) ان لوگوں کو جن کی عورتیں چلی گئی تھیں اس قدر (مال) ادا کر دو جتنا وہ (ان کے مہر میں) خرچ کر کے تھے۔

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۱۸۵۵ حدیث: ۱۸۸۲۶..... مجمع کبیر طبرانی: ۱۲/۳۲۷ حدیث: ۱۳۶۵۷..... مسندر ک حاکم: ۱۱۵۱ حدیث: ۳۹۳۔

توجب اجماع امت سے کتاب اللہ کی آیت منسوخ ہو جاتی ہے تو اجماع امت سے خبر واحد درجہ اولیٰ ترک ہونی چاہیے۔

حضرت حسن بصری رحمہ اللہ کے بارے میں آتا ہے کہ وہ مکتوب الیہ کے نام سے خط شروع کرنے میں کوئی حرج نہیں جانتے تھے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ہمارے زمانے میں بہتر یہ ہے کہ مکتوب الیہ کے نام سے شروع کریں، پھر اپنا نام لکھیں؛ اس لیے کہ اپنے نام سے شروع کرنے میں مکتوب الیہ کی خوارت ہے۔ ہاں! اگر اپنے کسی نوکر یا غلام کے نام لکھے تو بے شک اپنے نام سے شروع کرے۔ اور اگر کسی کاسی کے خط میں سلام لکھا ہو یا سلام کے مثل کوئی اور کلمہ ہو تو چاہیے کہ اس کا جواب دے؛ اس لیے کہ غائب کی طرف سے لکھنا حاضر کے سلام کے مثل ہے۔ تو جس طرح سلام کا جواب واجب ہے، اسی طرح جواب کا جواب دینا بھی واجب ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے بارے میں آتا ہے کہ وہ خط کا جواب دینا ایسے ہی واجب سمجھتے تھے جیسے سلام کا جواب۔

## باب نمبر 104 : خوش طبعی کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: خوش طبعی کرنے میں کچھ حرج نہیں، البتہ ایسی نخش بات نہ کہے جس میں گناہ ہو، یا کسی ایسی بات کا ارادہ نہ کرے کہ مقصد صرف لوگوں کو ہنسانا ہو کہ یہ بلاشبہ برآ ہے۔ نبی کریم رَوْفِ رَحِیْم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَهُ سَلَّمَ نے فرمایا:

انی لَا مَزْخُ وَ لَا أَقُولُ إِلَّا حَقًا . (۱)

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۱۰/۱۹ حدیث: ۹۲۰..... مجمع کبیر طبرانی: ۳۹۱/۱۲ حدیث: ۱۳۲۷..... الفردوس دبلیو: ۱/۵۶۱ حدیث: ۱۵۵..... کنز العمال: ۲۲۸/۳: ۸۳۲۰۔

یعنی پیشک میں خوش طبعی کرتا ہوں؛ مگر پھر بھی بچ بات ہی کہتا ہوں۔

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے اونٹ پر بیٹھنے کی خواہش ظاہر کی، تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: میں تم کو اونٹ کے بچے پر سوار کروں گا۔ اس شخص نے عرض کی: یا رسول اللہ! اونٹ کے بچے کامیں کیا کروں گا؟۔ سر کا راقص صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: کیا اونٹوں کو اونٹیوں کے سوا کوئی اور جنتا ہے!۔<sup>(۱)</sup>

حضرت انس بن مالک سے مروی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہم سے ملے تو میرے ایک بھائی کو فرمایا:

يَا أَبَا عُمَيْرٍ مَا فَعَلَ النَّفِيرُ .<sup>(۲)</sup>

یعنی اے ابو عمیر! تیرے بیٹر کا کیا ہوا؟

مروی ہے کہ ایک بڑھیا نے عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ دعا فرمائیں کہ اللہ مجھے جنت میں داخل فرمائے۔ آپ نے فرمایا:

إِنَّ الْجَنَّةَ لَا يَدْخُلُهَا الْعَجُوزُ .

یعنی جنت میں بوڑھے لوگ ہرگز داخل نہ ہوں گے۔

یہ سن کرو وہ بڑھیا رونے لگی تو ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ نے عرض کی: یا رسول اللہ! آپ نے اس کو غلکیں کر دیا ہے۔ تو آپ نے یہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی:

إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْسَانَةً ۝ فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَارًا ۝ غُرْبَانًا أَتَرَابًا ۝ (سورہ واقعہ: ۳۵/۵۶)

پیشک ہم نے ان (حوروں) کو (حسن و لطفت کی آئینہ دار) خاص خلقت

(۱) سنن ترمذی: ۷/۳۹۷ حدیث: ۲۱۲۲.....سنند جامع: ۳۵۰/۳ حدیث: ۹۸۸.....روضۃ الحمد شیعین: ۱۰/۳۸۵ حدیث: ۳۸۱۰.....

(۲) صحیح بخاری: ۲۰/۲۵۹ حدیث: ۶۱۲۹.....صحیح مسلم: ۱۲۹/۱۲ حدیث: ۵۷۲۷.....سنن ابو داود: ۲۹۳/۱۳.....سنن ترمذی: ۲/۳۹۷ حدیث: ۳۳۲.....سنن ابن ماجہ: ۱۱/۲۸۰ حدیث: ۳۸۵۲۔

پر پیدا فرمایا ہے۔ پھر ہم نے ان کو کنواریاں بنایا ہے۔ جو خوب محبت کرنے والی، ہم عمر (ازواج) ہیں۔

یہ سن کر اس بڑھیا کی خوشی کی کوئی انتہا نہ رہی۔

اور اُم المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے ایک روایت یوں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

یبعشن شابا۔ (۱)

یعنی اس دن سب جوان اٹھائی جائیں گے۔

اور پھر نہ کورہ آیت مبارکہ تلاوت فرمائی۔

حضرت حماد بن سلمہ، جعفر بن عطی سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک شخص کو جس کی کنیت ابو عمرہ تھی اُم عمرہ کہہ کر مخاطب کیا تو اس نے اپنی شرمنگاہ کو چھووا اور عرض کی: یا رسول اللہ! میں اپنے آپ کو عورت نہیں پاتا ہوں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إنما أنا بشر أما ز حكم۔ (۲)

یعنی میں (ظاہر میں) تمہارے جیسا ہوں تم سے خوش طبی کرتا ہوں۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: خوش طبی زیادہ نہ کرنی چاہیے؛ کیوں کہ اس سے ہبیت جاتی رہے گی، نیک لوگ برا کہنے لگیں گے، بے وقوف جری ہو جائیں گے، اور ہلکے پن کی طرف نسبت کرنا شروع کر دیں گے۔

(۱) شاکل محمدیہ ترمذی: ۱/۲۷۲۱ حدیث: ۲۳۸..... محمد کبیر طبرانی: ۲/۱۳۰ حدیث: ۷۱۹۷..... جامع الاصول من احادیث الرسول: ۱/۱۱۰ حدیث: ۸۵۲۳۔

(۲) جامع الاحادیث سیوطی: ۹/۲۷۹ حدیث: ۸۸۷۲..... کنز العمال: ۳/۲۳۸ حدیث: ۸۳۲۰..... الجامع الصغری: ۱/۲۲۱ حدیث: ۲۵۷۹..... اتحاد الكبير فی ضم الزایدة الی الجامع الصغری: ۱/۳۰۲ حدیث: ۳۳۷۸۔

یوں ہی اس شخص سے خوش طبعی نہ کیا کریں جس سے آپ کامیل ملاپ نہ ہو، اور آپ اس کی عادت سے آگاہ نہ ہوں۔

اپنے رشتہ داروں اور ہم مجلسوں کے ساتھ خوش طبعی کرنے میں کچھ حرج نہیں، البتہ گناہ اور زیادتی کی بات نہ ہو۔ بلاشبہ سب کاموں میں میانہ روی سب سے عمده ہے؛ نیز اس سے بھی بہتر ہے کہ آدمی گرانی اور ہلکے پن کی طرف نسبت کیا جائے۔ واللہ اعلم۔

## باب نمبر 105 : فوائد مختلفہ

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت وکیع، ثور سے، وہ محفوظ سے اور وہ علقہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک شخص کو دھوپ میں دیکھا تو ارشاد فرمایا :

تحول إلى الظل فإنها مبارك .<sup>(۱)</sup>

یعنی سایہ کی طرف آجائے کہ یہ یقیناً مبارک ہے۔

حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

حرف الظل مجلس الشیطان .<sup>(۲)</sup>

یعنی سائے کا کنارہ شیطان کی نشست گاہ ہے۔

یعنی دھوپ اور سائے کے درمیان کا حصہ۔

حضرت ابو زییر، حضرت جابر سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۱۱/۲۲۷ حدیث: ۱۰۶۳۵..... کنز العمال: ۹/۱۳۱ حدیث: ۲۵۳۱۰..... متدرک حاکم: ۲/۱۳۷ حدیث: ۱۱/۱۷..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۲۵۲/۷..... حدیث: ۲۳۱۸۲۔

(۲) کنز العمال: ۹/۱۳۸..... حدیث: ۲۵۳۸/۷..... الجامع الصیغہ: ۲/۹۵..... حدیث: ۲۳۷/۱..... مندرجہ: ۱/۲۷۵..... حدیث: ۱۵۶۹۰۔

إِذَا كَتَبْتُمُ الْكِتَابَ فَتَرْبُوهُ فَإِنَّهُ أَسْرَعُ لِلْحَاجَةِ وَأَنْجَحُ لِلْطَّلْبِ  
وَالْبَرْكَةُ فِي التَّرَابِ .

یعنی جب تم کوئی خط لکھو تو اس کو خشک مٹی پر مارو، بے شک اس میں جلد حاجت روائی ہوتی ہے اور برکت مٹی میں ہے۔

حضرت نافع حضرات عبد اللہ ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے روایت کرتے ہیں کہ جس وقت تا جدارِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم چاہتے کہ کام وقت پر یاد آجائے تو یاد داشت کے لیے اپنے ہاتھ پر دھاگہ باندھ لیتے۔ اہل عرب میں یہ دھاگہ رتیمه کے نام سے مشہور ہے۔

حضرت حسن فرماتے ہیں کہ حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ کی طرف نوروز کے دن کسی نے تھنہ بھیجا تو آپ نے فرمایا: یہ کیا ہے؟ لوگوں نے عرض کیا کہ آج نوروز ہے۔ فرمایا : لیت کل یوم نیروز۔

یعنی کاش! ہر روز نوروز ہوتا۔

حضرت ابن حُجَّ، حضرت مجاهد سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک شخص کا ذکر کیا، پھر اس کا حال پوچھا تو کسی نے کہا کہ میں اس کی صورت پوچھتا ہوں؛ مگر نام نہیں جانتا۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

لیست تلک بمعرفة . (۱)

یعنی یہ کون سی پوچھان ہے؟

یعنی جب تک تو اس کا نام نہ جانے، پوچھان نہیں ہوتی۔

حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

(۱) سنن کبریٰ تہمی: ۱۰/۱۲۵ حدیث: ۲۰۹۰۰ ..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۹/۱۰۲ حدیث: ۲۷۱۷۶ ..... تھنہ الاشراف بمرفأۃ الاطراف: ۱۳/۳۵۱ حدیث: ۱۹۲۶۹۔

أغلقو الباب وأكثروا السقاء وأطفلوا السراج فإن  
الفويسقة تضرم على أهل البيت بيتهم . (١)  
یعنی دروازہ بند کرو، برتوں کو ڈھک دو، اور چراغ بجھا دو۔ کیوں کہ فویرقہ  
گھر والوں کا گھر جلا دیتا ہے۔  
یعنی چوبا چراغ کھینچ لے جاتا ہے۔

حضرت نافع حضرت ابن عمر رضي الله عنهم سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم عید کے لیے پیدل نکلا کرتے تھے، اور دوسرے راستے سے واپس تشریف لاتے تھے۔ نیز عید الفطر کو کھانا پہلے کھا لیتے تھے اور عید الحجہ کو (نماز عید کے بعد کھاتے تھے۔

حضرت عطا بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمایا کرتے تھے :  
 اطلبوا الخیر عند حسان الوجه وحسان الصوت .<sup>(۲)</sup>  
 یعنی اچھی شکلیں اور اچھی آواز کے دلکشنا اور سنتے وقت بہتری سمجھو۔

حضرت یحییٰ بن ابی کثیر بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے عاملوں کو لکھا کرتے تھے :

أن لا تردوا إلى إلا رجل حسن الوجه حسن الجسم حسن الصوت وحسن الخلقة .

یعنی تم میری طرف مت بھیجا کرو، مگر اپنی صورت والے، اپنے جسم والے، اپنی آواز والے اور اپنے اخلاق والے آدمی کو۔

(١) صحیح مسلم: ١٥٩٢/٣ ..... سنن ابو داؤد: ٢٠١١ ..... سنن ترمذی: ٣/٣٩٣ ..... حدیث: ٣/٣٧ ..... سنن ابن ماجہ: ٢/١١٢٩ ..... سنن ابی داود: ٣/٣٩٣ ..... حدیث: ٣/٣٧ ..... سنن ابن حبان: ٢/٨٧٤ ..... حدیث: ٢/١٢٧ ..... سنن ترمذی: ٣/٢٦٣ ..... حدیث: ٣/١٨١٢ ..... صحیح ابی حیان: ٣/٢٦٣ ..... حدیث: ٣/٣٢٠ .....

(٢) مسند أبا حاتم بن راوهويه: ١٣٧/٩٣٧ حدیث: ١٢٥١.....مسند ابوالیلی موصی: ٨/١٩٩ حدیث: ٢٧٥٩.....مسند عبد بن جعفر: ١٣٢٣/٤٢٣ حدیث: ٥٧١.....احادیث غفارۃ ذہبی: ١٣٢٣/١٣٢٣ حدیث: ٩٢.

اور ایک روایت میں 'حسن الاسم' آیا ہے، یعنی اچھے نام والے شخص کو۔  
نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :  
ما بعث اللہ رسولا إلا کان حسن الوجه حسن الاسم حسن  
الصوت .

یعنی اللہ نے ہر رسول کو خوبصورت، اچھے نام اور اچھی آواز والا بنا کر بھیجا۔  
ابن ابی مليکہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
إِذَا نَهَيْتُ الْمَسْكِينَ ثَلَاثًا فَلَمْ يَنْتَهِ فَلَا يَأْسُ أَنْ تَزَجِّرَهُ وَتُشَرِّرَهُ.  
یعنی جب تو نے مسکین کو تین بار منع کیا اور وہ نہ مانا تو اس کو جھٹکے  
اور دھنکارنے میں کچھ حرجنہیں۔<sup>(۱)</sup>

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے ایک شخص  
کے ہاتھ میں چھوٹے سائز کا قرآن دیکھا تو فرمایا یہ کس نے لکھا ہے؟۔ اس نے کہا: میں  
نے۔ تو آپ نے اس کو کوڑا مارتے ہوئے فرمایا کہ قرآن کو بڑا لکھا کرو۔

حضرت ابراہیم تھی فرماتے ہیں کہ قرآن مجید کو چھوٹی چیز پر لکھنا مکروہ ہے۔

حضرت عمرو بن عبادہ فرماتے ہیں کہ میں ایک رات مسجد میں سویا اور میرے پاس  
کچھ نہ تھا۔ جب میں بیدار ہوا تو میرے کپڑے میں سے ایک تھیلی ملی جس میں تقریباً  
چالیس درہم تھے۔

پھر میں حضرت عطا کے پاس آیا اور ان سے فتویٰ طلب کیا تو انہوں نے جواب دیا:  
'جس شخص نے تیرے کپڑے میں ڈالے ہیں تم کو دینے کے لیے ہی ڈالے ہیں؛ لہذا گرتم  
کو اس کی حاجت ہے تو اپنی حاجت پوری کرو اور اگر تجھ کو اس کی حاجت نہیں تو تھا جوں کو  
دے دو۔'

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۲۰۳۳... ۱۹۸/۳... مجمع الزوائد و شیخ الفوائد: ۲۶۵/۳... حدیث: ۳۵۳۹۔

حضرت ابن سیرین نے فرمایا کہ ہم ابن قادہ کے ساتھ ایک چھت پر تھے کہ ایک تارا ٹوٹا۔ ہم اس کو دیکھنے لگے تو انہوں نے فرمایا کہ اپنی آنکھیں اس کے پیچھے مت لگاؤ؛ کیوں کہ ہمیں اس بات سے منع کیا گیا ہے۔

حضرت وکیع بن ذؤبیب، حضرت ابوذر سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس جب نیا میوه آتا تھا تو اسے اپنے منہ پر رکھتے تھے یعنی چوتے تھے اور فرماتے تھے :

اللّٰهُمَّ ارْزُقْنَا اخْرَهُ كَمَا رَزَقْنَا أُولَهُ .

یعنی اے اللہ! ہم کو اس کا آخر بھی نصیب فرمائیں تو نے ہمیں اس کا اول عطا فرمایا۔ (یعنی اول فصل سے اختتام فصل تک نصیب فرمایا)۔

حضرت حسن روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :  
إِذَا سَلَّمَ أَحَدٌ كُمْ سِيفَا فَلَا يَنَاوِلْهُ حَتَّى يَغْمِدْهُ .

یعنی جب تم توارکو نیام سے نکالو تو اسی طرح دوسرے کو مت پکڑا دو بلکہ نیام میں ڈال کر پکڑا۔

پھر حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کچھ لوگوں کو ایسا کرتے دیکھا تو فرمایا :  
أَلَمْ أَنْهُ عَنْ هَذَا؟ فَمَنْ فَعَلَ فَعَلَيْهِ لِعْنَةُ اللَّهِ . (۱)

یعنی کیا میں نے تم کو اس سے منع نہ کیا تھا۔ لہذا یاد رکھو کہ جس شخص نے بھی ایسا کیا اس پر اللہ کی لعنت۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ معلم کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہمیں ذبائحِ جن سے منع فرمایا ہے۔ اور ذبائحِ جن یہ ہے کہ نئے گھر میں ٹوٹکے کے طور پر

(۱) مسند حاکم: ۲۹۰/۳: حدیث: ۷۷۸۶.....جامع الاحادیث سیوطی: ۳/۲۳۱: حدیث: ۲۱۲۱.....کنز العمال: ۱۵/۲۲: حدیث: ۳۰۱۱/۷.....جامع الصیرف: ۱/۵۷۵: حدیث: ۷۸۲۔

نظر بدیا بد شگونی سے پختے کے لیے ذبح کیا جائے، تاکہ خوست نکل جائے۔  
حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
'مسجد' کو 'مسیحِ حمد' اور 'مضحف'، کو 'مضیحف'، کہنے سے منع فرمایا۔ یعنی تصغر  
کے صیغہ سے نہ پکارا جائے۔

حضرت شعیؑ، ابو حیفہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت علی مرتضیٰ نے بیان کیا کہ  
میں نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سنا ہے کہ آپ نے فرمایا :  
إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيمَةِ نَادَى مَنْدَ منْ وَرَاءِ الْحِجَابِ: غَضَّوا  
أَبْصَارَكُمْ عَنْ فَاطِمَةَ بْنَتِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ حَتَّى  
تَمُرُ إِلَى الْجَنَّةِ . (۱)

یعنی جب قیامت کا دن ہو گا تو ایک پکارنے والا پردے میں سے پکارے گا  
کہ (اے اہل محشر!) اپنی آنکھیں نیچے کر لوتا کہ فاطمہ بنت رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم (پل صرات سے گزر کر) جنت کی طرف تشریف لے جائیں۔

## باب نمبر 106 : دو شوہروں کی بیوی کا مسئلہ

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اہل علم کی۔ اس عورت کی بابت جس کے دنیا میں  
دو خاوندر ہے ہوں۔ مختلف آراء ہیں۔ کچھ کہنا ہے کہ پچھلے خاوند کو ملے گی، جب کہ بعض  
نے کہا کہ عورت کو اختیار دیا جائے گا کہ دونوں میں سے جس کو چاہے اختیار کرے۔ اور ہر  
دو فریق کے قول کی تائید روایات کرتی ہیں۔

(۱) مسند حاکم: ۱۵۳/۳ احادیث: ۲۷۲۸..... ۲۷۲۹..... جامع الاحادیث سیوطی: ۷/۲: ۲۶۸۲..... کنز  
العمال: ۱۰۸/۱۲ احادیث: ۳۲۲۱۸..... اسنی المطالب فی احادیث ختنۃ المراتب: ۱/۲۵.....

جس نے کہا کہ وہ پچھلے خاوند کو ملے گی تو وہ دراصل اس روایت کی طرف گیا ہے جو حضرت معاویہ بن ابوسفیان سے مروی ہے کہ انہوں نے ام دردا کے پاس نکاح کا پیغام بھیجا تو انہوں نے انکار کرتے ہوئے کہ میں نے ابو درد سے ایک حدیث مبارکہ سنی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

المرأة لآخر زوجيها في الآخرة . (۱)

یعنی عورت آخرت میں پچھلے شوہر کو ملے گی۔

اور حضرت ابوالدرداء رضی اللہ عنہ نے مجھ سے فرمایا ہے کہ اگر تو آخرت میں بھی میری بیوی رہنا چاہتی ہے تو اور نکاح مت کرنا۔

اور جس نے کہا ہے کہ عورت کو اختیار دیا جائے گا تو وہ اس روایت کی طرف گیا ہے کہ ام المؤمنین حضرت اُم حبیبہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے پوچھا: یا رسول اللہ! ہم عورتوں میں وہ بھی ہیں جن کے دو خاوند ہوتے ہیں تو قیامت میں کس کو ملے گی؟۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

تخيير فتخيار أحسنهمما خلقا معهما .

یعنی عورت کو اختیار دیا جائے گا تو جس کے اخلاق اچھے ہوں گے وہ اس کو اختیار کر لے گی۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

ذهب حسن الخلق بخيري الدنيا والآخرة . (۲)

یعنی اچھے اخلاق والا دنیا و آخرت دونوں میں کامیاب رہا۔

(۱) الفردوس بما ثور الخطاب: ۲۳۷/۲ حدیث: ۱۱۱..... جامع الاحادیث سیوطی: ۱۳۹/۲۲ حدیث: ۲۲۵۳۵..... الجامع الصافی: ۳۵۸/۲ حدیث: ۹۱۹۲۔

(۲) منذر عبد بن حمید: ۱۳۶۵/۱ حدیث: ۱۳۱۲..... جامع الاحادیث سیوطی: ۱۱/۲۳۳ حدیث: ۱۰۶۵..... مجمع کبیر طبرانی: ۱۹۳۶۵/۲۳..... نوادر الاصول فی احادیث الرسول: ۳۱۲/۲۔

## باب نمبر 107 : مشرکین کے بچوں کا حکم

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: مشرکوں کے بچے جو چھوٹی عمر میں مر جاتے ہیں، ان کے تعلق سے اہل علم نے کلام کیا ہے۔ کچھ کہتے ہیں کہ وہ جنت میں ہوں گے اور کچھ نہ کہا کہ وہ دوزخ میں ہوں گے۔ بعض نے کہا کہ وہ اہل جنت کے غلام ہوں گے، اور بعض اس کے خلاف رائے قائم کی ہے؛ کیوں کہ اس بارے میں مختلف روایات ہیں۔ جس نے کہا کہ وہ جنت میں ہوں گے تو وہ اس روایت کی طرف گیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

کل مولود یولد علی الفطرة فأبواه یہودانہ و ینصرانہ و

یمجسانہ . (۱)

یعنی ہر بچہ فطرت (اسلام) پر پیدا ہوتا ہے، پھر اس کے والدین اس کو یہودی یا نصرانی یا مجوہ بنادیتے ہیں۔

جو کہتا ہے کہ دوزخ میں جائیں گے تو وہ اس حدیث کی طرف گیا ہے کہ أَمُّ الْمُؤْمِنِينَ حضرت خدیجہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اپنی اولاد کا حال پوچھا جو زمانہ جاہلیت میں پہلے خاوند سے تھی اور پیدا ہو کر مرگی۔ آپ نے ارشاد فرمایا :

إِن شَتَّ أَرِيَتُكُمْ تَقْبِلُهُمْ فِي النَّارِ، وَإِن شَتَّ أَسْمَعَكُمْ نَعَاءَ هُمْ فِي النَّارِ وَلَا إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ: وَلَا يَلِدُوْا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا .  
فَإِنَّهُمْ حِينَ وَلَدُوا كَانُوا كُفَّارًا .

یعنی اگر تو چاہے تو میں تجھے جہنم میں انھیں پلٹیاں کھاتے دکھادوں، اور اگر

(۱) صحیح بخاری: ۲/۱۰۰ حديث: ۱۳۸۵..... صحیح مسلم: ۳/۲۰۳۷ حديث: ۲۶۵۷..... سنن ابو داؤد: ۳/۲۶۶ حديث: ۲۶۱۶..... سنن ترمذی: ۲/۲۳۷ حديث: ۲۱۳۸..... صحیح ابن حبان: ۱/۳۳۶ حديث: ۱۲۸۔

تو چاہے تو میں تجھے جہنم میں اُن کے شورو بنا کی آواز سنادوں۔ اور اس لیے کہ اللہ پاک نے فرمایا ہے: اور ان کے اولاد ہو گی تو وہ بھی بڑی بدکار بڑی ناشکری ہو گی۔ اور لوگ جب پیدا ہوئے کافر تھے۔ (۱)

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: میں ایک بچے کے جنازے پر سے گزری تو میں نے کہا: خوشخبری ہوا س کے لیے کہ یہ جنت کی چیزوں میں سے ایک چیز یا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

ما تدرین لو کبر ماذا یکون منه۔ (۲)

یعنی تمہیں کیا معلوم کہ اگر یہ بڑا ہوتا تو کیا کام اس سے ہوتا!۔

اور جو لوگ کہتے ہیں کہ وہ اہل جنت کے غلام ہوں گے تو اس کی جھٹ یہ ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

أَتَدْرُونَ مِنَ الظَّاهِرِينَ مِنْ أَمْتِيٍ.

یعنی کیا تم جانتے ہو کہ میری امت میں سے کون کھلینے والے ہیں؟۔

لوگوں نے عرض کی: اللہ اور اس کے رسول بہتر جانتے ہیں۔ تو آپ نے فرمایا: أَطْفَالُ الْمُشْرِكِينَ لَمْ يَذْنُبُوا فَيُعَذَّبُوْا وَلَمْ يَعْمَلُوا حَسْنَةً فَيُثَابُوْا فَهُمْ خَدَّمُ أَهْلِ الْجَنَّةِ۔

یعنی وہ مشرکوں کے بچے ہیں کہ انہوں نے کوئی گناہ نہیں کیا کہ ان کو عذاب دیا جائے، اور نہ ہی کوئی بیکی کہ اس کا ثواب پائیں۔ مگر یہ لوگ اہل جنت کے خدمت گزار ہوں گے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ جب احادیث مختلف ہوں تو ان کے بارے میں سکوت بہتر ہے؛ لہذا ہم یہی کہتے ہیں: واللہ تعالیٰ ورسولہ اعلم با مرہم۔

(۱) مجمع اوسط طبرانی: ۳۰۲/۲ حدیث: ۲۰۲۵۔

(۲) مجمع اوسط طبرانی: ۳۰۲/۲ حدیث: ۲۰۲۵۔

روایتوں میں آتا ہے کہ امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ سے کسی نے مشکوں کے بچے کا حال پوچھا تو آپ نے فرمایا: مجھے ان کا کوئی علم نہیں۔

یوں ہی حضرت محمد بن حسن سے اطفال مشرکین کی باہت سوال ہوا تو آپ نے فرمایا کہ میں توقف کرتا ہوں بچوں کے بارے میں؛ لیکن میں جانتا ہوں کہ اللہ کسی کو بے گناہ عذاب نہ کرے گا۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 108 : تذکرہ آنبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: آنبیاء کے کرام (کم و بیش) ایک لاکھ چوٹیں ہزار ہوئے ہیں، جن میں سے تین سوتیرہ (۳۱۳) مرسل ہیں اور باقی مرسل نہیں ہیں۔ حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اسی طرح روایت کیا ہے کہ آپ نے غزہ بدر کے دن صحابہ کرام سے فرمایا:

أَنْتُمْ عَدْدُ الْمُرْسَلِينَ وَعَلَىٰ عَدْدِ أَصْحَابِ طَالُوتِ حِينَ جَاؤُوكُمْ النَّهَرُ .

یعنی تمہاری تعداد مرسلین اور نہر سے پار ہو جانے والے اصحاب طالوت کے برابر ہے۔

یعنی تین سوتیرہ (۳۱۳) آدمی۔

جونبی کہ مرسل نہیں تھے ان میں سے بعض کے پاس سوتے میں وہی آتی تھی، اور بعض ان میں سے کسی بے دیکھے شخص کی آواز سنتے تھے۔ توبہ سے پہلے رسول حضرت آدم علیہ السلام ہیں جو کہ اپنی اولاد کی طرف رسول تھے، اور اللہ نے ان کو مٹی سے پیدا کیا اور ان کی بیوی حضرت حوا کی تخلیق حضرت آدم کی بائیں پسلی سے کی۔

حضرت حواسے چالیس مرد اور عورت بیس حمل میں پیدا ہوئے۔ پھر ان کی اولاد میں پیدا ہوئیں یہاں تک کہ ساری دنیا بھر گئی۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ  
مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً ۝ (سورہ نساء ۱۸۳)

اے لوگو! اپنے رب سے ڈر جائیں کیونکہ جس نے تمہاری پیدائش (کی ابتدا) ایک  
جان سے کی، پھر اسی سے اس کا جوڑ پیدا فرمایا پھر ان دونوں میں سے بکثرت  
مردوں اور عورتوں (کی تخلیق) کو پھیلا دیا۔

حضرت آدم کی کنیت جنت میں 'ابو محمد' ہے؛ کیوں کہ ان کی اولاد میں محمد صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم سب سے زیادہ مکرم و محترم ہیں، تو اسی نام سے ان کی کنیت ہوئی؛ لیکن زمین میں  
ان کی کنیت 'ابوالبشر' ہے (کہ وہ کل انسانوں کے باپ ہیں)۔ آپ پر مردار، خون اور سور  
کا گوشت حرام تھا۔ آپ نو سو تیس (۹۳۰) سال ظاہری حیات سے متصف رہے۔ اور  
یوں ہی اہل توریت نے بھی روایت کیا ہے۔

حضرت وہب بن مدبه کی روایت کے مطابق حضرت آدم علیہ السلام ہزار سال تک  
زندہ رہے۔ پھر ان کے بعد ان کے بیٹے حضرت شیعث بن آدم علیہ السلام نبی مرسل تھے۔  
اور وہ حضرت آدم کے وصی اور ولی عهد تھے۔ حضرت وہب مزید فرماتے ہیں کہ حضرت  
شیعث پر پچاس (۵۰) صحیفے نازل ہوئے، اور انھوں نے نو سو سال (۹۰۰) زندگی پائی۔

حضرت شیعث علیہ السلام (بھی اس حیثیت سے) ابوالبشر تھے کہ تمام لوگوں کا نسب  
انہیں تک پہنچتا ہے۔ پھر حضرت اور لیں علیہ السلام نبی مرسل ہوئے۔ ان کا اصل نام  
'اخنوع' تھا، اور اور لیں نام پڑنے کی وجہ یہ ہوئی کہ وہ اللہ کی کتاب اور اسلام کی سنتوں کا  
کثرت سے درس دیا کرتے تھے۔

آپ وہ پہلے شخص ہیں جنھوں نے قلم سے لکھا، اور روئی کا کپڑا سیا اور پہنا؛ کیوں کہ

اس سے پہلے کھال اور اون استعمال ہوتا تھا۔ آپ پر ہزار (۱۰۰۰) آدمی ایمان لائے۔ اور آپ حضرت نوح علیہ السلام کے پردادا تھے۔ جب آپ کی عمر مبارک تین سو پنیسٹھ (۳۶۵) سال ہوئی تو آپ کو آسمان کی طرف اٹھایا گیا۔ قرآن شہادت دے رہا ہے :

**وَرَفَعْنَةَ مَكَانًا عَلِيًّا ۝ (سورہ مریم: ۵۷)**

اور ہم نے انھیں بلند مقام پر اٹھایا۔

اور آپ پر اللہ سبحانہ تعالیٰ نے میں (۳۰) صحیفے نازل فرمائے۔

آپ کے بعد حضرت نوح علیہ السلام ہیں، جن کا نام ’شاکر‘ تھا؛ مگر ’نوح‘ کے نام سے اس لیے شہرت پذیر ہوئے کہ آپ کثرت سے خوفِ الہی میں نوح و بکار فرماتے تھے۔ آپ پہلے رسول تھے جن کی شریعت مستقل اور پہلی شریعتوں کی ناسخ تھی۔ آپ سے پہلے بہن کے ساتھ نکاح جائز تھا؛ مگر آپ کے زمانے میں حرام ہو گیا تو آپ کی قوم نے آپ کو جھٹلایا، جس کے نتیجے میں اللہ تعالیٰ نے ان پر طوفان بھیجا تو سواے اس کشتی کے جس میں آپ اور آپ کے اصحاب چالیس مرد اور چالیس عورتیں سوار تھیں ساری زمین ڈوب گئی۔ اور جب کشتی سے اترے تو یہ سب لوگ مر گئے، سواے حضرت نوح کی اولاد سام، حام اور یافث اور ان کی بیویوں کے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا :

**وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّةَ هُمُ الْبَاقِينَ ۝ (سورہ صافات: ۲۷/۲۷)**

اور ہم نے فقط ان ہی کی نسل کو باقی رہنے والا بنایا۔

پھر آپ کی اولاد پیدا ہوئی؛ یہاں تک کہ بہت ہو گئی۔ تو عرب، روم اور فارس سب سام کی اولاد ہیں۔ جش، سندھ اور ہند سب حام کی اولاد سے ہیں۔ اور یا جوج ماجون، صقالب اور ترک سب یافث کی اولاد ہیں۔

آپ کے بعد حضرت ہود علیہ السلام ہوئے، جن کا نام ہود بن عبد اللہ تھا؛ مگر بعض نے ہود بن تارخ بن جواب بن عیوص بتایا ہے۔ آپ کو اللہ تعالیٰ نے قوم عاد کی طرف بھیجا

تھا۔ بعضوں نے کہا کہ عاد ایک قبیلہ کا نام ہے؛ مگر بعض کہتے ہیں کہ یہ دراصل ان کے  
بادشاہ کا نام تھا، اور ان کا نام اپنے بادشاہ کے نام پر ہوا کرتا تھا۔

پھر جب حضرت ہود علیہ السلام کو جھٹلایا گیا تو اللہ تعالیٰ نے ان پر بے سود ہوا بھیجی،  
جس نے سب کو ہلاک کر ڈالا۔

آپ کے بعد حضرت صالح علیہ السلام نبی ہوئے۔ جن کا نام صالح بن ابی عبدیتھا؛  
مگر بعض صالح بن عائش بتاتے ہیں۔ آپ کو اللہ نے قوم ثمود کی طرف بھیجا تھا، اور ثمود، بھر  
میں ایک کنوئیں کا نام ہے تو اس قبیلہ کا نام اسی کنوئیں سے پڑ گیا۔

چنانچہ آپ کی قوم نے بھی آپ کو جھٹلایا اور آپ سے سوال کیا کہ ہمارے لیے ایک  
حامدہ اونٹی اس پہاڑ میں سے نکال دیں۔ آپ نے جب ایسا کر دکھایا، تو انہوں نے نہ  
صرف جھٹلایا بلکہ اس مجenzaہ اونٹی کی کوچیں کاٹ ڈالیں۔ اونٹی کی کوچیں کاٹنے والا شخص  
سرخ رنگ اور کیری آنکھوں والا قادر بن سالف تھا، جو ساری قوم میں بدترین شخص تھا۔

قرآن گواہی دیتا ہے :

إِذَا أَنْبَعْتَ أَشْقَهَا ۝ (سورة شس: ۹۱)

جبکہ ان میں سے ایک بڑا بدجنت الٹھا۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ان کو ایک کڑک اور بھونچال سے ہلاک کر دیا۔

آپ کے بعد حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام نبی ہوئے۔ آپ کا نام ابراہیم بن  
آزر بن تارخ بن ناخور ہے۔ آپ وہ پہلے شخص ہیں جس نے سب سے پہلے مساوک  
فرمائی۔ سب سے پہلے پانی سے استخنا کیا۔ سب سے پہلے موچھیں کتر وا کیں۔ سب سے  
پہلے اپنے سفید بال دیکھے۔ سب سے پہلے ختنہ فرمایا۔ سب سے پہلے پاجامہ زیب تن  
فرمایا۔ سب سے پہلے شرید بنا یا یعنی شوربے میں روٹی بھگوکرتا اول فرمائی اور سب سے پہلے  
ضیافت فرمائی۔

آپ کے چار صاحبزادے تھے۔ اہل میں ۳: مدن ۲: اخلاق۔

بعض نے چھ بیٹے بتائے ہیں، اور بعض نے بارہ کا قتل اختیار کیا ہے۔

حضرت اسماعیل علیہ السلام نبی مرسل اور تمام اہل عرب کے باپ تھے۔ اور حضرت اخلاق علیہ السلام بھی نبی مرسل تھے۔ حضرت اخلاق کے دو صاحبزادے تھے۔ ایعقوب ۲: عیصو۔ یہ دونوں ایک ساتھ (بڑواں) پیدا ہوئے۔ حضرت یعقوب، عیصو کے بعد اپنی والدہ کے پیٹ سے نکلے تھے؛ اس لیے ان کا نام 'یعقوب' رکھا گیا کہ ان کے پیچھے نکلے۔ اور آپ تمام بنی اسرائیل کے باپ تھے۔ آپ کی کنیت 'اسرا'ئیل' تھی۔ عبرانی زبان میں اس کا معنی 'عبد اللہ'، یعنی 'اللہ کا بندہ' کے ہیں۔ اور عیصو تمام اہل روم کے باپ تھے۔

حضرت لوط علیہ السلام بھی حضرت ابراہیم علیہ السلام کے چاحبزادے بھائی اور ہم زمانہ تھے۔ سارہ حضرت لوط کی بیٹی تھیں اور حضرت اخلاق کی والدہ مختصر تھی۔ حضرت لوط حضرت ابراہیم علیہ السلام کے سنتجی تھے۔ نسب یوں ہے: لوط بن ہارون بن تارخ بن ناخور۔

حضرت ابراہیم کے بعد حضرت ایوب علیہ السلام نبی ہوئے، اور آپ حضرت لوط علیہ السلام کے نواسے تھے۔ اور وہ ایوب بن مویٰ اور ان کی اہلیہ حضرت یعقوب کی صاحبزادی تھیں جن کو دلیابنت یعقوب کہا جاتا تھا۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ وہ رحمہ بنت یوسف تھیں۔

پھر حضرت شعیب علیہ السلام نبی ہوئے اور وہ نویب کے بیٹے تھے۔ اللہ نے آپ کو اہل مدن کی طرف بھیجا تھا؛ لیکن ان کی قوم نے انہیں جھٹلا دیا، تو اللہ نے ان کو بھونچاں اور کڑک کے عذاب سے ہلاک فرمادیا۔

پھر حضرت عمران کے صاحبزادے حضرت مویٰ اور ان کے بھائی حضرت ہارون علیہ السلام نبی ہوئے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کو فرعون کی طرف نبی بنا کر مصر بھیجا۔ فرعون کا نام ولید بن مصعب تھا۔

پھر حضرت یوش بن نون علیہ السلام نبی ہوئے۔ اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بعد ان کے خلیفہ و جانشین ہوئے۔

پھر حضرت یونس بن متی علیہ السلام ہوئے کہ جنپیں اللہ نے مجھلی کے ساتھ آزمایا۔ مجھلی نے ان کو نگل لیا اور یہ تین دن تک اس کے پیٹ میں رہے۔ بعض کہتے ہیں کہ اللہ نے آپ کو سات دن تک آزمایا۔ جب کہ بعض نے چالیس دن بھی کہا ہے۔

آپ کو موصل کی سبتوں اہل نینوا کی طرف بھیجا گیا۔ قوم نے آپ کو جھلادیا، تو اللہ تعالیٰ نے ان پر عذاب بھیجا، پھر جب وہ ایمان لے آئے، تو اللہ نے ان سے عذاب اٹھالیا حالاں کہ وہ ان کو پورے طور سے اپنے گھیرے میں لے چکا تھا۔

پھر ایشا کے صاحبزادے حضرت داؤد علیہ السلام نبی ہوئے۔ آپ نہ صرف نبی مرسل بلکہ بنی اسرائیل کے بادشاہ بھی تھے۔ آپ کے بعد آپ کے بیٹے حضرت سلیمان علیہ السلام نبی ہوئے (اور نہ صرف بنو اسرائیل بلکہ ساری دنیا پر بادشاہت کی)۔

پھر زکریا بن ماثان۔ آپ کے بعد آپ کے صاحبزادے یحییٰ۔ پھر عیسیٰ بن مریم علیہ السلام۔ پھر الیاس علیہ السلام۔ یہ نبی مرسل، اور یوش بن نون علیہ السلام کی اولاد سے تھے۔

اللہ تعالیٰ نے آپ کو بعلبک کی طرف نبی بنا کر بھیجا تھا۔ بعلبک ملک شام کا ایک مشہور شہر ہے۔ حضرت ایس علیہ السلام آپ کے شاگرد تھے۔ اور آپ کے بعد آپ کے خلیفہ مقرر ہوئے۔

’اسباط‘ حضرت یعقوب کی اولاد سے تھے۔ حضرت یعقوب کے بارہ بیٹے تھے۔ ان کی اولاد کثرت سے ہوئی تو ہر ایک کی اولاد سبتوں کھلائی۔ اور سبتوں بنی اسرائیل میں اسی معنی میں مستعمل ہے جیسے عرب میں قبیلہ۔ حضرت یعقوب علیہ السلام مصر میں سترہ سال حیات رہے، اور آپ کی عمر مبارک ایک سو سینتالیس (۱۲۷) سال کی ہوئی۔

حضرت یوسف علیہ السلام، حضرت یعقوب علیہ السلام کے بعد تیس (۲۳) سال حیات رہے۔ جب حضرت یوسف کا وصال ہوا تو آپ کی عمر مبارک ایک سو تیس (۱۲۰) سال تھی۔ اور بعض نے ایک سو دس (۱۱۰) کہا ہے۔

حضرت کعب الاحرار کہتے ہیں کہ ہم نے بعض کتابوں میں پایا ہے کہ دس نبی مختون پیدا ہوئے: حضرات آدم، شیث، ادریس، نوح، لوط، اسماعیل، یوسف، زکریا، عیسیٰ علیہم الصلوٰۃ والسلام اور ہمارے نبی محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم۔

حضرت وہب بن معبد نے فرمایا کہ حضرت آدم اور حضرت نوح علیہما السلام کے طوفان میں بارہ سو بیالیں (۱۲۲۲) سال کا فاصلہ ہے۔ اور حضرت نوح نے طوفان سے تین سو پچاس (۳۵۰) سال بعد وصال فرمایا۔ حضرت نوح اور حضرت ابراہیم علیہما السلام کے درمیان بارہ سو چالیس (۱۲۲۰) سال کا فاصلہ ہے۔ حضرت مویٰ اور حضرت ابراہیم علیہما السلام کے درمیان نو سو (۹۰۰) سال کا فاصلہ ہے۔ حضرت مویٰ اور حضرت داؤد علیہما السلام کے درمیان پانچ سو (۵۰۰) سال کا فاصلہ ہے۔ حضرت داؤد اور حضرت عیسیٰ علیہما السلام کے درمیان بارہ سو (۱۲۰۰) سال کا فاصلہ ہے۔ لیکن بعض نے کہا کہ یہ سالوں کا تخمینہ درست نہیں ہے۔ اس لیے کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ۝ (سورہ فرقان: ۳۸/۲۵)

اور ان کے درمیان بہت سی امتیں ہوئیں۔

لہذا اس مقدار اور فاصلے کو اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

پھر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بعد حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تک کوئی نبی نہ آیا اور اس زمانے میں وحی منقطع رہی۔ اللہ کے اس قول سے یہی مراد ہے:

عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِّنَ الرُّسُلِ ۝ (سورہ مائدہ: ۱۹/۵)

(ہمارے یہ آخر الزمان رسول ﷺ پیغمبروں کی آمد (کے سلسلے) کے

منقطع ہونے (کے موقع پر تشریف لائے ہیں)۔

‘فترۃ’ نام اس لیے رکھا ہے کہ دین منقطع ہوا اور مٹ گیا۔

حضرت قادہ کہتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے درمیان پانچ سو سالہ (۵۶۰) سال کا فاصلہ ہے۔ کبی نے (۵۲۰) سال۔ مقاتل اور ضحاک نے (۲۰۰) سال۔ اور حضرت وہب بن منبه نے چھ سو میں (۲۲۰) سال کا فاصلہ بتایا ہے، اور یہی قول صحیح تر ہے۔

اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام پر جو کتابیں نازل فرمائیں ہیں وہ سب لوگوں میں مشہور ہیں کہ چار ہیں: توریت حضرت موسیٰ پر، زبور حضرت داؤد پر، انجیل حضرت عیسیٰ پر اور قرآن مجید حضرت سیدنا محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر نازل فرمائی۔

حضرت وہب بن منبه فرماتے ہیں کہ اللہ نے ایک سو چار (۱۰۴) کتب و صحائف نازل فرمائے۔ جن میں سے پچاس (۵۰) صحائف حضرت شیعہ پر، تیس (۳۰) حضرت اور یہیں پر، اور بیس (۲۰) حضرت ابراہیم پر۔

ایک روایت میں ہے کہ دس (۱۰) صحائف حضرت ابراہیم پر، دس (۱۰) صحائف حضرت موسیٰ پر توریت سے قبل نازل ہوئے، اور زبور حضرت داؤد پر، اور انجیل حضرت عیسیٰ پر، اور قرآن مجید جناب محدث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر نازل ہوا۔

ذوالقرنین اور لقمان کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے۔ بعض نے کہا کہ دونوں نبی تھے، اور اکثر اہل علم کہتے ہیں کہ لقمان حکیم تھے اور ذوالقرنین نیک بادشاہ تھے؛ مگر نبی نہ تھے۔

حضرت عکرمہ فرماتے ہیں کہ دونوں نبی تھے۔ حضرت علی المرتضی کرم اللہ وجہہ الکریم سے لوگوں نے ذوالقرنین کا حال پوچھا، تو آپ نے فرمایا: ‘کان رجالاً صالحًا’ یعنی نیک آدمی تھا۔

بعض نے کہا کہ آپ کا نام 'ذوالقرنین' اس لیے رکھا گیا کہ آپ روم اور فارس کے بادشاہ تھے۔ بعض نے کہا کہ ان کے سر پر دو سینگوں کے نشان تھے۔ بعض نے کہا کہ وہ دو قرن زندہ رہے۔ بعض کہتے ہیں کہ انہوں نے آفتاب کے دونوں کنارے یعنی مشرق اور مغرب کی سیر کی تھی۔ بعض نے کہا کہ جوانی میں انہوں نے خواب دیکھا تھا کہ آفتاب کے نزدیک ہے، اور اس کی دونوں شانخیں پکڑ لیں اور اپنی قوم کو جبردی تو قوم نے ان کا نام 'ذوالقرنین' رکھ دیا؛ مگر آپ کا اصل نام اسکندر تھا۔

پانچ انیاں کرام کی زبان عربی تھی: ۱: حضرت اسماعیل ۲: حضرت ہود ۳: شعیب ۴: صالح ۵: حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم۔

اہل علم نے اس بیٹی کے بارے میں اختلاف کیا ہے جس کے ذبح کا حکم حضرت ابراہیم کو ہوا تھا: بعض کہتے ہیں کہ وہ اسماعیل تھے اور بعض نے کہا کہ وہ حضرت الحسن علیہ السلام تھے۔

حضرات علی بن ابی طالب، ابو ہریرہ، عبداللہ بن سلام، عکرمہ، مقاتل، کعب احبار اور وہب بن منبہ سے مردی ہے کہ وہ حضرت الحسن علیہ السلام تھے۔

حضرات ابن عباس، ابن عمر، مجاهد، محمد بن کعب القرظی اور کلبی فرماتے ہیں کہ وہ اسماعیل علیہ السلام ہیں۔ اور یہ قول کتاب و سنت سے بہت موافق ہے۔

قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے :

وَقَدِينَةٌ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ ۝ (سورہ صافات: ۱۰۷/۳۷)

اور ہم نے ایک بہت بڑی قربانی کے ساتھ اس کا فدیہ کر دیا۔

پھر اللہ نے ذبح کا واقعہ ذکر کرنے کے بعد فرمایا :

وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْلَحَقَ نَبِيًّا مِّنَ الصَّالِحِينَ ۝ (سورہ صافات: ۱۱۲/۳۷)

اور ہم نے (اسا عیل کے بعد) انہیں اسحاق کی بشارت دی، (وہ بھی)  
صالحین میں سے نبی تھے۔

حدیث مبارکہ میں ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
أَنَا أَبْنَى الْذِي بَيْحِينَ . (۱)  
یعنی میں دو ذیحیوں کا بیٹا ہوں۔

اس سے مراد ان کے والد حضرت عبد اللہ اور حضرت اسما عیل ہیں، اور تمام امت کا  
اس بات پر اتفاق ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت اسما عیل علیہ السلام کی  
اولاد سے ہیں۔

لیکن اہل توریت کہتے ہیں کہ توریت کے اندر یہ بات لکھی ہے کہ ذیع حضرت اُخْنَق  
ہیں۔ تو اگر یہ بات واقعًا صحیح ہو تو ہم اس پر ایمان لائے۔

کہا جاتا ہے کہ ساری روے زمین کی سلطنت کسی کو حاصل نہ ہوئی سو اے چار لوگوں  
کے: دو مسلمان اور دو کفر۔ مسلمانوں میں سے حضرت سلیمان بن داؤد علیہما السلام، اور  
اسکندر رذوالقرنین۔ اور کافروں میں سے نمرود بن کنعان، اور دوسرا بخت نصر تھا، جس نے  
بیت المقدس کو پامال کیا، ان میں سے ستر ہزار کو قتل کیا، ستر ہزار کو قیدی بنایا، اور پھر ان کو  
بابل کے دروازے تک لے جایا گیا، جن میں دانیال پیغمبر بھی تھے جو ابھی چھوٹے تھے اور  
نبی تھے۔

کہتے ہیں کہ بچپن میں صرف چار نے لوگوں نے کلام کیا: ایک حضرت عیسیٰ بن مریم۔  
دوسرا صاحب اُخدود۔ تیسرا جرتج راہب کا دوست۔ اور چوتھا حضرت یوسف کی گواہی  
دینے والا۔ جس کے بارے میں قرآن ارشاد فرماتا ہے :

وَشَهَدَ شَاهِدٌ مِّنْ أَهْلِهَا ۝ (سورہ یوسف: ۲۶/۱۲)

(۱) المکاون المرصوع قاوی: ۳۹/۱: حدیث: ۸۱.....القادم الحسنه سخاوي: ۱/۱۶۷: حدیث: ۱۸۳:-

اور (انتنے میں خود) اس کے گھروں میں سے ایک گواہ نے (جو شیرخوار پچھا) گواہی دی۔

اہل علم نے اس شاہد کے بارے میں اختلاف کیا ہے۔ تو بعض کہتے ہیں کہ وہ شاہد ایک بڑا آدمی تھا، کوئی پچھنا تھا۔

حضرت کعب الاحبار فرماتے ہیں کہ میں نے انبیاء کرام کی کتابوں میں پایا ہے کہ حضرت آدم کی عمر مبارک (۹۳۰) سال تھی۔ حضرت نوح کی عمر مبارک ساڑھے نو سو (۹۵۰) سال۔ حضرت ابراہیم کی عمر (۱۹۵) سال۔ حضرت اسماعیل کی عمر (۱۳۷) سال۔ حضرت ایلخ کی عمر (۱۸۰) سال۔ حضرت یعقوب کی عمر (۱۲۹) سال۔ حضرت یوسف کی عمر (۱۲۳) سال۔ حضرت داؤد کی عمر (۷۰) سال۔ حضرت سلیمان کی عمر (۱۸۰) سال۔ حضرت زکریا کی عمر (۳۰۰) سال۔ حضرت یحییٰ کی عمر (۵۷) سال۔ حضرت شعیب کی عمر (۲۵۳) سال۔ حضرت صالح کی عمر (۱۸۰) سال۔ حضرت ہود کی عمر (۱۶۵) سال۔ حضرت عیسیٰ کی عمر (۳۳) سال (پھر وہ آسمان میں اٹھا لیے گئے)۔ اور محمد رسول اللہ صلوات اللہ وسلامہ علیہم اجمعین کی عمر مبارک (۶۳) سال تھی۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 109 : ذِکْرِ مخلوقاتِ الٰہی کا

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:  
إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَلَقَ ثَمَانِيَةً عَشَرَأَلْفَ عَالَمَ وَالْدُّنْيَا مِنْهَا  
عَالَمٌ وَاحِدٌ۔

یعنی اللہ نے اٹھارہ ہزار عالم پیدا فرمائے جن میں سے ایک عالم یہ دنیا ہے۔  
حضرت عمر بن خطاب بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَلَقَ فِي الْأَرْضِ مِنَ الْخَلْقِ سُتْ مِائَةً فِي الْبَحْرِ  
وَأَرْبَعَ مِائَةً فِي الْبَرِّ .

یعنی اللہ تعالیٰ نے زمین میں ہزار گروہ پیدا کیے ہیں، ان میں سے چھ سو دریا  
میں اور چار سو خشکی میں ہیں۔

مصطفیٰ جانِ رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَلَقَ أَرْضًا بِيَضَاءِ مِثْلِ الدُّنْيَا ثَلَاثَيْنَ مَرَّةً مَسِيرَةً  
الشَّمْسُ فِيهَا ثَلَاثُونَ يَوْمًا مَحْشُوَّةً خَلْقًا مِنْ خَلْقِ اللَّهِ تَعَالَى لَا  
يَعْلَمُونَ إِلَّا اللَّهُ تَعَالَى لَا يَعْصُونَهُ مَا أَمْرَهُمْ طَرْفَةً عَيْنٍ . (۱)

یعنی اللہ نے ایک سفید زمین پیدا کی جو دنیا سے تین حصے زیادہ ہے، آفتاب  
کی گردش اس پر تین دن میں ہوتی ہے، اور وہ زمین اللہ کی مخلوق سے بھری  
ہوئی ہے۔ اور وہ مخلوق اللہ کے سو کسی کو نہیں جانتی، اور اللہ کی نافرمانی ایک  
لحظہ بھر بھی نہیں کرتی۔

لوگوں نے عرض کی، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم! وہ بنی آدم ہیں؟۔ فرمایا :  
لا یعلمونَ أَنَّ اللَّهَ خَلَقَ آدَمَ .

یعنی وہ نہیں جانتے کہ اللہ نے آدم کو پیدا کیا ہے۔

لوگوں نے عرض کی، یا رسول اللہ! پھر ابلیس ان سے کہاں رہتا ہے؟۔ فرمایا :  
لا یعلمونَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَلَقَ إِبْلِيسَ .

یعنی وہ نہیں جانتے کہ اللہ نے ابلیس کو پیدا کیا ہے۔

اس کے بعد آپ نے یہ آیت تلاوت فرمائی :

وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۝ (سورہ غل: ۸۷/۱۶)

(۱) الفردوس بمنثور الخلاطب دلیلی: ۱۸۹ / احادیث: ۲۰۸۔

اور وہ (وہ) پیدا فرمائے گا جس کی تھیں خبر نہ ہو۔

پھر فرمایا :

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ خَلَقَ مَلْكًا نَصْفَهُ الْأَسْفَلُ نَارٌ وَنَصْفَهُ الْأَعْلَىٰ  
ثَلْجٌ لَا نَارٌ تَذِيبُ الثَّلْجَ وَلَا ثَلْجٌ يَطْفَئُ النَّارَ، وَهُوَ يَقُولُ  
سَبَّحَانَ مِنْ أَلْفٍ بَيْنَ النَّارِ وَالثَّلْجِ، اللَّهُمَّ فَكَمَا أَلْفَتَ بَيْنَ الثَّلْجِ  
وَالنَّارِ أَلْفٌ بَيْنَ قُلُوبِ عَبَادِكَ الْمُؤْمِنِينَ .

یعنی اللہ نے ایک فرشتہ پیدا کیا ہے کہ اس کا نچلا دھڑ آگ ہے اور اوپر کا  
برف ہے۔ نہ تو آگ برف کو پھلاتی ہے اور نہ برف آگ کو بھاتا ہے۔ اور  
وہ یہ پڑھتا ہے: پاکی ہے اس قادر مطلق کو جس نے اپنی قدرت کاملہ سے مجھے  
آگ اور برف کے درمیان ترکیب دیا۔ اے اللہ جس طرح تو نے آگ اور  
برف کو جمع کیا ہے اسی طرح مومن بندوں کے دلوں کو جمع کر دے۔

حضور تاجدارِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ خَلَقَ دِيكًا تَحْتَ الْعَرْشِ وَلَهُ جَنَاحَانِ إِذَا  
نَشَرَ هُمَا جَاءَوْزَ الْمَشْرِقَ وَالْمَغْرِبَ فَإِذَا كَانَ اخْرَ الْلَّيْلِ نَشَرَ  
جَنَاحِيهِ وَخَفَقَ بِهِمَا وَصَرَخَ بِالْتَسْبِيحِ وَيَقُولُ: سَبَّحَانَ  
الْمَلَكِ الْقَدُوسِ فَإِذَا فَعَلَ ذَلِكَ سَبَحَتْ دِيكَةُ الْأَرْضِ كُلَّهَا  
مَجِيئَةً لَهُ وَخَفَقَتْ بِأَحْنَحَتِهَا وَأَخْدَتْ فِي الصَّرَاطِ . (۱)

یعنی اللہ نے ایک مرغ عرش کے نیچے پیدا کیا ہے، اور اس کے دو پر ہیں کہ  
جب ان کو پھیلاتا ہے تو مشرق و مغرب سے بھی گزر جاتے ہیں۔ پھر جب  
پچھلی رات ہوتی ہے تو یہ دونوں پروں کو پھیلا کر پھٹر پھٹر اتا ہے اور اس تسبیح

(۱) المکان المصوّعة: ۶۲، مگر ابن جوزی نے "الموضوعات" میں اس قسم کی روایتوں کو موضوع قرار دیا ہے۔ اللہ رسولہ اعلم۔ - چیا کوئی۔

سے یوں آواز بلند کرتا ہے: سجان الملک القدس۔ تو اس کی تسبیح تمام زمین  
کے مرغ سنتے اور پروں کو پھر پھڑاتے ہیں اور آوازیں پیدا کرتے ہیں۔

حضور رحمت دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

لا تسبو الديك الأبيض فإنه يدعوا إلى الصلة . (۱)

یعنی سفید مرغ کو گالی نہ دو، اس لیے کہ وہ نماز کی طرف بلاتا ہے۔

حضرت عبداللہ بن حارث کہتے ہیں کہ حضرت کعب، حضرت ابن عباس کے پاس  
آئے تو ابن عباس نے پوچھا: اے کعب! مجھے یہ بتائیے کہ بیت المعمور کہاں ہے؟، آپ  
نے فرمایا: وہ آسمان میں ہے، اور ہر روز اس میں ستر ہزار فرشتے نے داخل ہوتے ہیں کہ  
اس روز سے پہلے کبھی داخل نہ ہوئے تھے، اور نہ ہی پھر کبھی قیامت تک داخل ہوں گے۔

حضرت علی المرتضی کرم اللہ وجہہ الکریم سے کسی نے پوچھا کہ اللہ کی مخلوقات میں سے  
کون ہی چیز سخت تر ہے؟ فرمایا: سخت تر تخلیق سینہ تانے ہوئے پہاڑ ہیں؛ لیکن لوہا اس سے  
بھی سخت تر ہے کہ اس سے پہاڑ تراشے جاتے ہیں۔ پھر آگ لوہے پر غالب ہے؛ مگر پانی  
آگ کو بجھا دیتا ہے، پھر بادل پانی کو اڑا لیتا ہے، اور ہو بادل کو اڑا لیتا ہے، اور پھر انسان  
ان سب پر غالب ہے، اور نیند انسان پر اور غم نیند پر غالب ہے۔ تو غم تیرے رب کی  
مخلوقات میں سے سب سے زیادہ سخت تر ہے۔ اور سب سے شدید ترین چیز جو اللہ نے  
پیدا کی وہ موت ہے۔

## باب نمبر 110 : آسمان و زمین کی ابتدا

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ اللہ نے  
سب سے پہلے قلم پیدا کی، تو وہ پھیلتا گیا جہاں تک اللہ نے چاہا، اور پھر جو کچھ قیامت تک

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۱۵۲/۱۶، ۱۶۳۶۳..... کنز العمال: ۳۳۲/۱۲، ۳۵۲۸۸ حدیث:

ہونا تھا لکھ دیا۔ پھر مجھلی کو پیدا کیا اور اس کے اوپر زمین کو بچھایا کہ زمین کے پیدا ہونے سے پہلے سب جگہ پانی تھا، تو ایک جھاگ کعبہ کے مقام پر اکٹھا ہو گیا پھر ایک سرخ ڈھیر ہو گیا جیسے ایک ٹیلہ ہوتا ہے، اور ایسا اتوار کے دن ہوا، پھر پانی کا بخار اور چڑھا جیسے دھواں، بیہاں تک کہ آسمان کی جگہ تک پہنچا، جسے اللہ نے سبز موتی بنادیا اور اس سے آسمان کو پیدا کیا۔ پھر جب پیر کا دن ہوا تو سورج، چاند اور ستارے پیدا کیے، پھر زمین کو ٹیلے کے نیچے سے پھیلا دیا۔ چنانچہ اللہ نے ارشاد فرمایا :

خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ۝ (سورہ فصلت: ۱۲/۳۱)

جس نے دو دن میں زمین بنائی۔

أَمِ السَّمَاءُ بَنَهَا، رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَاهَا، وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا  
وَأَخْرَجَ صُحَاهَا، وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا ۝ (سورہ نازعات:

(۳۰۶۲۸/۷۹)

اس نے آسمان کے تمام کروں (ستاروں) کو بلند کیا۔ پھر اعتدال، توازن اور استحکام پیدا کر دیا۔ اور اسی نے آسمانی خلا کی رات کو تاریک بنایا، اور ان (ستاروں) کی روشنی (پیدا کر کے) نکالی۔ اور اسی نے زمین کو قابل رہائش بنانے کے لیے بچھا دیا۔

منگل کے دن دریائی اور جنگلی چوپائے اور پرندے پیدا کیے۔ بدھ کی صبح نہریں اور دریا بہائے، درخت اگائے اور رزق کی تقسیم کی اور روزی کا اندازہ مقرر کیا۔ اللہ کے اس قول سے بھی مراد ہے :

وَقَدْرَ فِيهَا أَفْوَاتِهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ ۝ (سورہ فصلت: ۱۰/۳۱)

اور اس میں (جملہ مخلوق کے لیے) غذا میں (اور سامان معيشت) مقرر فرمائے (یہ سب کچھ اس نے) چار دنوں میں مکمل کیا۔

کہتے ہیں کہ زمین پانی پر ملتی تھی، اور ٹھہر تی نہ تھی، تو اس میں پہاڑ پیدا کیے اور ان کو زمین کی میخنیں بنایا، تب وہ ٹھہر گئی۔

جمرات کے دن جنت اور دوزخ پیدا کیے۔ پھر آدم کو جمعہ کے دن پیدا کیا، اور آسمان میں بارہ (۱۲) برج پیدا بنائے، جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَااءِ بُرُوجًا ۝ (سورہ فرقان: ۲۵/۶۱)

وَهِي بِرْدِي بَرَكَتْ وَعَظِيمَتْ وَالاَهِي جِسْ نَے آسَانِي کا نَاتَ مِنْ (کہکشاوں کی شکل میں) سماوی کروں کی وسیع منزلیں بنائیں۔

مزید ارشاد ہوا :

وَالسَّمَااءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ ۝ (سورہ بروم: ۸۵/۱)

شم آسمان کی جس میں برج ہیں۔

بر جوں کے نام یہ ہیں : حمل۔ ثور۔ جوزا۔ سرطان۔ اسد۔ سنبلہ۔  
میزان۔ عقرب۔ قوس۔ جدی۔ دلو۔ حوت۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے فرمایا کہ چاند چار ہزار آٹھ سو (۳۸۰۰) میل  
مریخ میں ہے، اور ہر ایک تارا جیسا بڑا پہاڑ دنیا میں۔

بعض کہتے ہیں کہ سورج دنیا کے برابر چوڑا ہے، اور اگر ایسا نہ ہو تو ساری دنیا کو  
دکھائی نہ دیتا اور ایسا ہی چاند ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ تارے آسمان میں مثل قدمیں کے  
لئک رہے ہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ وہ آسمان میں ایسے چمکتے ہیں جیسے دروازوں اور  
صندوقوں میں میخنیں چمکتی ہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

الرعد اسم ملک یزجر السحاب والصوت الذي یسمع

الناس هو صوت الملك .<sup>(۱)</sup>

یعنی رعد ایک فرشتے کا نام ہے کہ وہ بادلوں کو جھپڑتا ہے، اور وہ آواز جو آدمی سنتے ہیں اسی فرشتے کی آواز ہے۔

کہتے ہیں کہ جگلی فرشتوں کے ہاتھوں میں کوڑے ہیں کہ بادلوں کو جھپڑتے ہیں۔

بتایا جاتا ہے کہ زمین و آسمان کے درمیان پانچ سو برس کی راہ کا فاصلہ ہے۔ اور مشرق و مغرب کے درمیان پانچ سو برس کی راہ ہے۔ اکثر زمین میں کا نیں، پہاڑ اور دریا ہیں۔ اور تھوڑے حصہ میں آبادی ہے۔ پھر اکثر آبادی میں کافر ہیں اور مسلمان تھوڑے ہیں۔ اور دنیا کے ارد گرد تاریکی کے دوسری طرف کوہ قاف ہے، اور یہ پہاڑ دنیا کو گھیرے ہوئے ہے۔ یہ سبز مرد کا ہے، اور آسمان کے کنارے اس سے ملے ہوئے ہیں۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ دنیا کے ہر پہاڑ کی ایک ایک آگ اس پہاڑ کی رگوں میں ملی ہوئی ہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے ایک فرشتہ کوہ قاف پر مقرر کر رکھا ہے، جس وقت اللہ کسی قوم کو ہلاک کرنا چاہتا ہے تو فرشتے کو اس پہاڑ کے ہلانے کا حکم دیتا ہے تو وہ اس کے رگوں میں سے ایک رگ کو ہلاک دیتا ہے تو اس قوم کی زمین ان پر ڈھنس جاتی ہے۔

حضرت ابن بریدہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ انھوں نے بتایا: پہلا آسمان جما ہوا پانی ہے۔ دوسرا آسمان سفید مرمر کا۔ تیسرا لوہے کا۔ چوتھا کانسی کا۔ پانچواں تابنے کا۔ چھٹا چاندی کا۔ ساتواں سونے کا، اور جو کچھ ساتویں آسمان اور پر دوں کے درمیان ہے وہ ایک نور سمندر ہے۔

حضرت کعب الاحبار سے بھی ایسا ہی مروی ہے: لیکن وہ فرماتے ہیں کہ ساتواں آسمان سرخ یا قوت کا ہے۔

یہ سب اقوال اہل اسلام کے ہیں، نجومیوں کے کہاوٹیں نہیں۔ (واللہ تعالیٰ اعلم)

(۱) مسنون الحجۃ: ۱/۵۵۵ حدیث: ۲۵۲..... سنن کبریٰ تیہیق: ۳/۳۶۳ حدیث: ۶۱۰۔

## باب نمبر 111 : جنت اور دوزخ کے نام

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جنتیں چار ہیں۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے :

وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتِينَ ۝ (سورہ رحمن: ۳۶/۵۵)

اور جو شخص اپنے رب کے حضور (پیشی کے لیے) کھڑا ہونے سے ڈرتا ہے  
اس کے لیے دو جنتیں ہیں۔

کچھ آگے چل کر فرمایا :

وَمِنْ دُوْنِهِمَا جَنَّتِينَ ۝ (سورہ رحمن: ۶۲/۵۵)

اور (ان کے لیے) ان دو کے سواد و اوپر پیشئیں بھی ہیں۔

تو اس طرح یہ چار جنتیں ہوئیں۔

۱: جنت الخلد ۲: جنت الفردوس ۳: جنت الماوی ۴: جنت العدن۔

ان کے آٹھ (۸) دروازے ہیں اور ان کے آٹھ (۸) دروازے حدیث سے ثابت ہیں، اور قرآن پاک میں آٹھ (۸) دروازوں کی کوئی دلیل اس کے علاوہ نہیں کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے ارشاد فرمایا :

حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبْوَابُهَا ۝ (سورہ زمر: ۷۳/۳۹)

یہاں تک کہ جب وہ اس (جنت) کے پاس پہنچیں گے اور اس کے دروازے (پہلے ہی) کھولے جا کے ہوں گے۔

دوزخ کے بارے میں ارشاد باری تعالیٰ ہے :

حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوهَا فُتِحَتْ أَبْوَابُهَا ۝ (سورہ زمر: ۷۱/۳۹)

یہاں تک کہ جب وہ اس (جہنم) کے پاس پہنچیں گے تو اس کے دروازے کھول دیے جائیں گے۔

پس دوزخ کے دروازوں کا ذکر بغیر 'وَأَوْ' کے کیا اور جنت کے دروازوں کا ذکر 'وَأَوْ' کے ساتھ کیا تو یہ آٹھ دروازوں کی دلیل ہے، کیونکہ آٹھ کے ذکر کے وقت وَأَوْ ذکر کی جاتی ہے۔ کیا تو نہیں دیکھتا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا :

سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةُ رَابِعُهُمْ كُلُّهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةُ سَادِسُهُمْ  
كُلُّهُمْ ۝ (سورہ کہف: ۲۲/۱۸)

(اب) کچھ لوگ کہیں گے: (اصحاب کہف) تین تھے ان میں سے چوتھا ان کا کتنا تھا، اور بعض کہیں گے: پانچ تھا ان میں سے چھٹا ان کا کتنا تھا۔

تو چار اور پانچ کے ذکر کے وقت 'وَأَوْ' نہ لایا گیا، پھر آگے فرمایا :  
وَيَقُولُونَ سَبْعَةُ وَثَامِنُهُمْ كُلُّهُمْ ۝ (سورہ کہف: ۲۲/۱۸)  
اور بعض کہیں گے: (وہ) سات تھے اور ان میں سے آٹھواں اُن کا کتنا تھا۔

تو 'وَأَوْ' کو آٹھویں کے لیے لایا گیا۔ نیز ایک اور مقام پر ارشاد باری تعالیٰ ہے :  
الْتَّائِبُونَ الْعَابِدُونَ الْحَمِدُونَ السَّائِحُونَ الرَاكِعُونَ  
السَّاجِدُونَ الْأَمْرُونَ بِالْمَعْرُوفِ ۝ (سورہ توبہ: ۱۱۲/۹)

(یہ مومنین جنہوں نے اللہ سے آخری سودا کر لیا ہے) توبہ کرنے والے، عبادت گزار، (اللہ کی) حمد و شکر نے والے، دینی لذتوں سے کنارہ کش روزہ دار، (خشوع و خضوع سے) رکوع کرنے والے، (قرب الہی کی خاطر) سجدو کرنے والے، نیکی کا حکم کرنے والے۔

پھر فرمایا :

وَالنَّاهُوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ۝ (سورہ توبہ: ۱۱۲/۹)

اور برائی سے روکنے والے۔

اور فرمایا :

خَيْرًا مِنْكُنْ مُسْلِمٌ مُؤْمِنٌ قِبْلَتِ تَبِعِيلٍ عَبْدٌ سَيِّحٌ  
تَبِعِيلٍ وَأَبْكَارًا ۝ (سورہ تحریم: ۵۷)

(آن کا رب انہیں) تم سے بہتر (ازواج بدالے میں عطا فرمادے جو)  
فرماں بردار، ایماندار، اطاعت گزار، توبہ شعار، عبادت گزار، روزہ دار،  
(بعض) شوہر دیدہ اور (بعض) کنواریاں ہوں گی۔

تو یہاں پڑھی 'واو' کو آٹھویں میں ذکر کیا۔ یعنی ابکاراً میں؛ لیکن درست یہی ہے کہ  
یہ کہا جائے کہ جنت کے دروازوں کا آٹھ ہونا احادیث سے ثابت ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے فرمایا :

أَسْفَلُ أَهْلِ الْجَنَّةِ مِنْزِلًا الَّذِي لَهُ مِنَ الْجَنَّةِ مَسِيرَةُ خَمْسٍ مَائِةٍ  
عَامٌ وَلَهُ خَمْسٌ مَائِةٌ حُورَاءُ، وَإِنَّهُ لِيُعَانِقَ النِّزُوْجَةَ عُمْرَ الدُّنْيَا، وَ  
تَوْضِيعُ الْمَائِدَةِ بَيْنَ يَدِيهِ فَلَا يَنْقُضُّ يَشْعَعَهُ عُمْرَ الدُّنْيَا، وَفِي  
الشَّرْبِ كَذَلِكَ .

یعنی ادنیٰ درجہ کے جنتی کا مرتبہ اس قدر ہو گا کہ اس کے پاس پانچ سو  
(۵۰۰) سال کی مسافت کے برابر جنت ہو گی، اور پانچ سو (۵۰۰) حوریں  
ملیں گی اور اس کا اپنی بیوی سے معافانہ اتنا ہو گا جتنی اس کی دنیا میں عمر تھی اور  
اس کے سامنے دستر خوان رکھا جائے گا اور وہ اپنی دنیا کی عمر کے برابر کھاتا  
رہے گا تو سیر ہو گا اور یہی حال مشروبات کا ہو گا۔

کہتے ہیں کہ جنت کی ہر چیز کی مثال دنیا میں موجود ہے۔ إلا یہ کہ اہل جنت، جنت  
میں کھائیں گے، پیئیں گے؛ مگر پاخانہ پیشتاب نہ کریں گے۔ اس کی مثال ایسے ہے جیسے  
بچہ ماں کے پیٹ میں (غذا حاصل کرتا ہے؛ مگر پیشتاب پاخانہ نہیں کرتا)۔

اہل جنت کے لیے غلام ہوں گے۔ جس چیز کو ان کا دل چاہے گا وہ ان کے حکم سے

پہلے حاضر کریں گے، اور ان کی حاجت کو قبل از بیان جان لیں گے۔ اس کی مثال دنیا میں آدمی کے اعضا ہیں کہ جب کسی چیز کی آدمی کو ضرورت ہو تو اس کے اعضا فوراً پہچان لیتے ہیں اور اس کے کہنے سے پہلے ہی کرنے لگتے ہیں۔

جنت میں ایک درخت ہے جس کو 'طوبی' کہتے ہیں، اس کی جذب مصطفیٰ جانِ رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے گھر میں ہوگی، اور جنت کے ہر گھر میں اس کی ایک شاخ ہوگی۔ اس کی مثال دنیا میں سورج ہے کہ اس کی روشنی دنیا کے ہر ایک گھر میں اور ہر جگہ پہنچتی ہے اور ہر ایک روز ن اور سوراخ میں گھس جاتی ہے اور تمام دنیا میں پھیل رہی ہے۔ یوں ہی اہل جنت کا کھانا کبھی خراب نہ ہوگا اور اس کو کھانے سے کچھ کم نہ ہوگا۔ اس کی نظیر دنیا میں قرآن پاک کا علم ہے کہ لوگ پڑھتے ہیں، پڑھاتے ہیں اور وہ ویسے کا ویسا ہی رہتا ہے اور اس میں سے کچھ کم نہیں ہوتا۔

جنت میں سایہ بہت دراز ہوگا۔ اس کی نظیر دنیا میں سورج نکلنے سے پہلے صبح کا وقت، اور سورج غروب ہونے کے بعد سے سیاہی چھا جانے تک کا وقت۔ تو اسی طرح پوری جنت 'ظلِ ممدوہ' کی مانند ہے۔ اسی لیے اللہ نے ارشاد فرمایا:

الَّمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَ الظِّلُّ ۝ (سورہ فرقان: ۲۵/۲۵)

کیا آپ نے اپنے رب (کی قدرت) کی طرف نگاہ نہیں ڈالی کہ وہ کس طرح (دوپھر تک) سایہ دراز کرتا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

أَلَا أَنْبَئُكُمْ بِسَاعَةً هِيَ أَشَبُهُ بِسَاعَةِ أَهْلِ الْجَنَّةِ .

یعنی کیا میں تم کو ایسی گھری کی خبر نہ دوں جو اہل جنت کی گھری سے مشابہ ہے؟۔

لوگوں نے عرض کی: جی ہاں، یا رسول اللہ، تو آپ نے فرمایا:

ہی الساعۃ الیٰ قبْل طلوع الشمْس ظلُّهَا دائِم و رحْمَتُهَا  
باستِدْعَة و برَكَتُهَا كثیرة .

یعنی وہ وقت سورج نکلنے سے پہلے کا ہے، اس کا سایہ برابر ہے، رحمت اس  
کی فراخ ہے، اور اس کی برکت بہت زیادہ ہے۔  
جنت کے خازن کا نام 'رضوان' ہے، جو رحمت و مرقت کا پیکر ہو گا۔

دو زخ سات ہیں: ایک دوسرے کے اوپر۔ یہی بات اللہ نے بیان فرمائی ہے:  
لَهَا سَبْعَةُ آبَوَابٍ لِكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ ۝ (سورہ حجر: ۲۳/۱۵)  
جس کے سات دروازے ہیں، ہر دروازے کے لیے ان میں سے الگ  
حصہ مخصوص کیا گیا ہے۔

پہلا دروازہ جہنم ہے، جو سب دروازوں سے اوپر ہے، اور اسی پر سے قیامت کے  
دن خلق خدا گزرے گی۔ قرآن اسی کی گواہی دیتے ہوئے ارشاد فرماتا ہے:

وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِذُهَا ۝ (سورہ مریم: ۱۹/۷)  
اور تم میں سے کوئی شخص نہیں ہے؛ مگر اس کا اس پر سے گزر ہونے والا ہے۔  
دوسرा 'لطی' - تیسرا 'حلمه' - چوتھا 'سعیر' - پانچواں 'ستر' - چھٹواں 'جہنم' - اور ساتواں  
'ہاویہ' ہے، اور یہ سب سے یونچ کی دوزخ ہے، جس میں سخت عذاب ہے اور جوزند یقون  
یعنی منافقوں کے لیے تیار کی گئی ہے۔ اور دوزخ کے دار و نعم کا نام 'مالک' ہے، جو غصہ  
و غصب کا پیکر ہے۔ پروردگار عالم! اپنے فضل و کرم سے ہمیں اس کی اذیتوں سے محفوظ  
فرمائے۔ آمین یا ارحم الراحمین۔

## باب نمبر 112 : سرکار ﷺ کا نسب، اولاد اور ازاوج

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے نسب مبارک کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا :

محمد بن عبد اللہ بن عبدالمطلب بن هاشم بن عبد مناف  
بن قصی بن کلاب بن مرة بن کعب بن لؤی بن غالب بن فہر  
بن مالک بن نصر بن کنانہ بن خزیمة بن مدرکہ بن إلياس بن  
مضر بن نزار بن معد بن عدنان .

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے نسب کو عدنان سے آگے نہ بڑھاتے تھے۔

حضرت کعب الاحرار وغیرہ کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نسب کو حضرت آدم علیہ الصلوٰۃ والسلام تک بیان کیا ہے؛ لیکن بعض نے اس کا انکار کیا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نسب بیان کرنے والے مجھوں میں اس لیے کہ اللہ نے فرمایا ہے :

وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ۝ (سورہ فرقان: ۲۵/۳۷)

اور ان کے درمیان بہت سی اور امتیں ہوئیں۔

نیز فرمایا :

وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمُ إِلَّا اللَّهُ ۝ (سورہ ابراهیم: ۹/۱۳)

اور (کچھ) لوگ جو ان کے بعد ہوئے، انہیں اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

تاہم جو لوگ کہ آقا کے کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نسب کو حضرت آدم علیہ السلام تک بیان کرتے ہیں وہ سلسلہ نسب (عدنان سے آگے) یوں بیان کرتے ہیں :

عدنان بن اد بن ادد بن الیسع بن الهمیس بن نبت بن  
سلامان بن محل بن قیدار بن اسماعیل بن ابراہیم (خلیل

الرحمن) بن آزر بن تارخ بن ناخور بن أشرع بن أرغو بن قالع  
بن عامر بن فالح بن أرفخشذ بن سام بن نوح بن لامك بن  
متوشلخ بن أخنوخ (يعنى إدريس) بن يرد بن مهلاطيل بن أنوش  
بن شيث بن آدم-صلوات الله وسلامه عليه وعلى جميع الأنبياء من  
أولاده-

حضور اکرم رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے والد گرامی آپ کی والدہ کو حمل کی  
حالت میں چھوڑ کر جب وصال فرمائے تو آپ کی کفالت آپ کے دادا عبدالمطلب نے  
کی، اور آپ کی عمر مبارک ابھی آٹھ سال ہوئی تھی کہ ان کا بھی وصال ہو گیا۔ پھر آپ کی  
کفالت آپ کے پچا ابوطالب (والد حضرت علی رضی اللہ عنہ) نے کی، یہاں تک کہ آپ  
جو ان ہو گئے۔

آپ کی والدہ کا نام آمنہ بنت وہب تھا جو کہ آپ کی عمر مبارک کے چھٹے سال  
وصال فرمائیں، اور آپ کی رضائی والدہ کا نام حلیمه تھا جو کہ طائف کی رہنے والی تھیں۔  
اللہ نے آپ کی عمر مبارک کے چالیس سال آپ پر وحی فرمائی۔ اس وحی کے بعد تیرہ  
سال تک آپ مکہ مکرمہ میں تشریف فرمائے۔ پھر مدینہ کی طرف ہجرت فرمائی اور وہاں  
دس برس رہے اور تریس سال کی عمر میں وصالی (ظاہری) فرمایا۔  
جب آپ کا وصال ہوا تو آپ کی ازواج مطہرات نو (۹) تھیں اور آپ نے کل  
چودہ (۱۳) نکاح فرمائے۔

سب سے پہلے آپ نے خدیجہ بنت خویلید سے نکاح فرمایا اور وہ سیدۃ النساء (یعنی  
تمام عورتوں کی سردار) ہیں اور سب عورتوں سے قبل ایمان لا میں۔

پھر سودہ بنت زمعہ۔ پھر حضرت ابو بکر کی صاحبزادی حضرت عائشہ صدیقہ، ان تینوں  
سے آپ نے مکہ مکرمہ میں نکاح فرمایا۔ پھر مدینہ طیبہ میں خصہ بن عمر بن خطاب، ابو امية

کی بیٹی اُم سلمہ، اور ابوسفیان کی صاحبزادی اُم جبیہ سے آپ نے نکاح فرمایا۔ یہ چھ(۶) ازواج قبیلہ قریش سے تھیں۔

نیز مدینہ شریف ہی میں آپ نے قبیلہ بنی مصطلق کی شہزادی جویریہ بنت حارث، صفیہ بنت حیب بن اخطب، اور زینب بنت جحش سے نکاح فرمایا۔ یہ موخر الذکر زید بن حارث کی زوجہ تھیں اور لوگ ان کی سخاوت کی وجہ سے انھیں 'ام المساکین' کے لقب سے یاد کرتے تھے۔ اور حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے وصال کے بعد سب سے پہلے ان ہی کا وصال ہوا۔

نیز میمونہ بنت حارث جو کہ حضرت ابن عباس کی خالہ تھیں، زینب بنت خزیمہ جو کہ قبیلہ بنی ہلال سے تھیں اور انہوں نے اپنے آپ کو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لیے ہبہ کر دیا تھا، اور ایک زوجہ قبیلہ کندہ سے تھیں کہ اس نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے پناہ طلب کی تھی؛ لیکن آپ نے اس کو طلاق دے دی اور ایک زوجہ قبیلہ کلب سے تھیں۔

حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تین بیٹے اور چار بیٹیاں تھیں۔ سب سے پہلے قاسم اور اسی وجہ سے آپ کی کنیت 'ابوالقاسم' تھی۔ پھر آپ کی صاحبزادی زینب، پھر آپ کے صاحبزادے طاہر جو کہ بعد از نزول وحی پیدا ہوئے اور اسی وجہ سے ان کا نام طاہر ہوا پھر آپ کی صاحبزادی اُم کلثوم، پھر فاطمہ، پھر رقیہ۔ اور یہ سب اولاد حضرت خدیجہ سے مکہ مکرمہ میں پیدا ہوئیں۔ پھر آپ کے صاحبزادے ابراہیم جو کہ ایک لوڈی حضرت ماریہ قبطیہ سے مدینہ طیبہ میں پیدا ہوئے۔

حضرت فاطمہ کی شادی حضرت علی سے ہوئی۔ حضرت رقیہ کی حضرت عثمان بن عفان سے ہوئی۔ جب حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم غزوہ بدرو کو تشریف لے گئے تو حضرت رقیہ کا وصال ہو گیا۔ جب آپ غزوہ سے واپس تشریف لائے تو آپ نے حضرت اُم کلثوم کا

نکاح حضرت عثمان سے کر دیا۔ اسی وجہ سے آپ کو 'ذوالنورین' (یعنی دونوروں والا) کہا جاتا ہے۔

حضرت زینب کا نکاح ابن ابی العاص بن الریچ سے ہوا اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سب اولاد سوائے حضرت فاطمہ کے آپ کی حیات (ظاہری) میں ہی وصال کر گئی۔ حضرت فاطمہ آپ کے وصال کے چھ ماہ بعد تک حیات رہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ چار ماہ حیات رہیں۔

آپ کی تمام ازواج مطہرات سوائے حضرت عائشہ کے بیوہ تھیں۔

حضرت عائشہ کی عمر چھ سال تھی جب وہ آپ کے نکاح میں آئیں اور نو سال کی عمر میں رخصتی ہوئی اور نو سال تک آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ رہیں۔

آپ نے کفار سے چھتین (۳۶) جنگیں کیں ان میں سے اٹھارہ (۱۸) کے لیے آپ نے اپنا لشکر بھیجا اور اس کو محدثین کی اصطلاح میں 'سریہ' کہتے ہیں اور اٹھارہ (۱۸) میں آپ خود تشریف لے گئے۔ سب سے پہلے غزوہ بدر اور سب سے آخر غزوہ تبوک درپیش ہوا۔

حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے چار بار عمرہ کیا اور ایک حج اور وہ حجۃ الوداع تھا۔

خبر، ہجرت کے چھ سال بعد فتح ہوا، اور مکہ آٹھ سال بعد فتح ہوا۔ اور آپ کا وصال پیر کے روز ماءِ ریچ الاول میں ہوا۔

آج جو کتابوں میں ہجرت کی تاریخ لکھی جاتی ہے اس تاریخ کو لکھنے کا حکم امیر المؤمنین حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے سب صحابہ کرام کی مشاورت سے دیا تھا کہ تاریخ ہجرت کے وقت سے قرار دی جائے۔

حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے غلاموں میں حضرت زید بن حارثہ ہیں کہ وہ

حضرت خدیجہ کے غلام تھے اور انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ہبہ کر دیا تھا، پھر حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کو آزاد کر دیا تھا۔

دوسرے غلام ابو رافع تھے یہ بھی حضرت خدیجہ کے غلام تھے، اور انہوں نے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ہبہ کر دیا تھا۔ پھر جب ابو رافع نے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو حضرت عباس کے اسلام لانے کی خوش خبری سنائی تو آپ نے ان کو آزاد کر دیا۔

ایک غلام کہ سفینہ مولیٰ رسول اللہ کے لقب سے مشہور تھے، جن کا نام روحان یا مہران تھا اور ان کو رباح، بھی کہتے ہیں چونکہ سفر میں جو کوئی کچھ چیز دیتا تھا یہ لاد لیتے تھے۔ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ان کے قریب سے گزرے تو دیکھا کہ بہت سا سامان لادے ہوئے ہیں تو آپ نے ان سے فرمایا :

أنت سفينة . (۱)

تو سفینہ ہے؟۔ (یعنی کشتی ہے)

بس اسی دن سے ان کا نام سفینہ پڑ گیا۔ یوں ہی آپ کے غلاموں میں ثوابان، شبیان، شقران، یسار اور ان کے علاوہ اور کئی غلام تھے؛ مگر آپ نے سب کو آزاد کر دیا تھا۔

## باب نمبر 113 : خلفاء و حکماء اسلام

فقیہ ابو لیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے وصال کے بعد صحابہ کرام میں اختلاف ہوا۔ انصار نے کہا کہ ایک امیر تم میں سے ہونا چاہیے

(۱) مسندر بزار: ۲۸۲۹ حديث: ۳۸۳۰..... مسندر الحنفی بن راہویہ: ۱۲۳/۳..... مجمع کمیر طبرانی: ۷۷  
حدیث: ۶۵۵..... جامع الاصول فی احادیث الرسول: ۳۳۳/۱۲..... حدیث: ۱۰۱۹۔

اور ایک تم میں سے یعنی مہاجرین میں سے۔ بعض نے کہا کہ حضرت علیؑ کو خلافت ملنی چاہیے

اور بعض نے کہا کہ حضرت ابو عبیدہ بن جراح کو، پھر سب کی رائے حضرت ابو بکر صدیق کے خلیفہ ہونے متفق ہو گئی؛ چنانچہ آپ دو سال تک خلیفہ ہے۔

آپ کا نام عبد اللہ بن عثمان تھا، اور قبل از اسلام آپ کا نام عبد الکعبہ تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسے بدل کر آپ کا نام عبد اللہ رکھا اور ان کو خلیفۃ الرسول، بھی کہا جاتا تھا۔ پھر جب ان کا وصال ہو گیا تو حضرت عمر فاروق والی مقرر ہوئے۔ حضرت عمر نے لوگوں سے کہا: تم ابو بکر کو خلیفۃ رسول اللہ کہا کرتے تھے، مجھے کیا کہو گے؟ تو لوگوں نے کہا کہ ہم آپ کو خلیفۃ خلیفۃ رسول اللہ کہا کریں گے۔

تو آپ نے فرمایا: یہ لقب طویل اور بھاری ہے۔ پھر فرمایا، کیا تم مومن نہیں ہو؟ سب نے کہا: مجی ہاں، ہم مومن ہیں۔ تو حضرت عمر نے کہا، کیا میں تمہارا امیر نہیں ہوں؟ سب نے کہا: مجی ہاں، آپ ہمارے امیر ہیں۔ تو فرمایا: مجھے امیر المؤمنین، کہو۔ تو سب سے پہلے جو امیر المؤمنین کہلائے وہ حضرت عمر تھے۔ آپ کی خلافت دس سال تک رہی۔ پھر ایک مجوہ ابولہ لڑ جو کہ مغیرہ بن شعبہ کا غلام تھا، اس نے آپ کو شہید کر دیا۔

آپ کے بعد حضرت عثمان بن عفان خلیفہ ہوئے اور ان کی خلافت بارہ سال رہی۔ پھر بلوائیوں نے ان کو شہید کر دیا۔

پھر حضرت علی خلیفہ ہوئے اور ان کی خلافت چھ سال رہی اور ان کو عبد الرحمن بن ملجم مرادی نے شہید کر دیا۔ اللہ اس نام مراد کے منہ میں جہنم کی لگام لگائے۔

پھر حضرت معاویہ بن ابی سفیان والی ہوئے ان کی حکومت تین سال رہی۔

پھر زید بن معاویہ حاکم ہوا، اور اس کی حکومت تین سال رہی۔

جب یہ مرا تو فتنہ و فساد پڑ گیا، اہل عراق نے حضرت عبد اللہ بن زبیر کی بیعت کر لی اور شامیوں نے مروان بن حکم کی بیعت کر لی۔ مروان بن حکم کی حکومت نو ماہ رہی، پھر عبد الملک بن مروان حاکم ہوا، اس نے جاج بن یوسف کو حضرت عبد اللہ بن زبیر پر حملہ

کے لیے بھجا، حضرت عبد اللہ بن زبیر مکہ مکرمہ میں تھے، اس نے آکر گھیر لیا اور گرفتار کر کے چنانی دے دی۔ پھر ساری حکومت عبد الملک بن مروان کی ہو گئی، اس کی حکومت دس سال تک رہی، اور اس نے ”فرغانہ“ تک ملک فتح کر لیے۔

پھر ولید بن عبد الملک، پھر ایک برگزیدہ بندہ عمر بن عبد العزیز، پھر ہشام بن عبد الملک، پھر یزید بن ولید، پھر ابراہیم بن ولید، پھر مروان بن محمد ہو۔ یہ سب دورِ بنو امیہ کے امراء تھے، اور ان کا دارالخلافہ شام میں تھا۔

پھر حکومت عباسیوں کے پاس آگئی، ان کا دارالخلافہ عراق ہوا، اور انہوں نے شهر بغداد بسایا۔ پھر ابوالعباس کی حکومت آئی جس کا نام عبد اللہ بن محمد بن علی بن عبد اللہ بن عباس تھا۔ پھر اس کا بھائی ابو جعفر دونیقی ہوا جسے ”منصور“ بھی کہتے تھے۔ پھر اس کا بیٹا محمد بن عبد اللہ ہوا جس کو ”مهدی“ کہتے تھے۔ پھر اس کا بیٹا موسیٰ بن محمد، پھر اس کا دوسرا بیٹا ہارون بن محمد ہوا جس کو ”ہارون الرشید“ کہتے تھے۔ پھر اس کی سلطنت بھی قائم نہ رہی اور پھر عبد اللہ بن ہارون ہوا جس کو ”امون“ کہتے ہیں۔

## باب نمبر 114 : نام کیسار کھے؟

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

ما بعث اللہ تبارک وتعالیٰ رسولًا إلا كان حسن الوجه  
حسن الاسم حسن الصوت وكان يكتب إلى الأفاق إذا أبردتم  
إلي بريداً فأبردوا حسن الوجه حسن الاسم .

یعنی اللہ تبارک وتعالیٰ نے سب رسول خوبصورت، اچھے نام والے اور اچھی آواز والے بھیجے ہیں۔ چنانچہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اطراف و

جانب میں لکھ بھیجتے کہ جب تم میرے پاس کوئی قاصد بھیجو تو خوب صورت اچھے نام والا بھیجو۔

حضرت علی ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں حرب یعنی لڑائی کو بہت چاہتا تھا، چنانچہ جب میرے ہاں "حسن" پیدا ہوئے تو میں نے ان کا نام "حرب" رکھا۔ پھر میرے پاس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف لائے تو میں نے آپ سے یہ نام ذکر کیا، جسے سن کر آپ نے فرمایا بلکہ وہ "حسن" ہے۔

پھر جب حسین پیدا ہوئے تو میں نے ان کا نام بھی "حرب" رکھا۔ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف لائے تو میں نے آپ سے یہ نام ذکر کیا تو آپ نے فرمایا، بلکہ وہ "حسین" ہے، پھر فرمایا کہ میں نے ان کا نام ہارون کے دونوں بیٹوں کے نام پر "شہر" اور "شہر" رکھا ہے۔

حضرت سعید بن مسیب بیان کرتے ہیں کہ میرے دادا حزن بن بشیر ایک مرتبہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ نے دریافت فرمایا : ما اسمک؟ .

یعنی تیر انام کیا ہے؟ -

انھوں نے عرض کی: "حزن" -

آپ نے فرمایا:

انت سهل .

تو "سہل" ہے۔

انھوں نے عرض کی کہ میں اپنے ماں باپ کے رکھے ہوئے نام کو نہیں بدلانا چاہتا۔

حضرت سعید بن مسیب کہتے ہیں کہ (اس نام کی خوست سے) ہمیشہ ہمارے گھر میں غمگینی اور سختی رہی۔ (۱)

مہلب بن ابی صفرہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ وہ یعنی ان کے والد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے، تو آپ نے اس کا نام اور نسب پوچھا: انہوں نے عرض کی کہ میں سارق بن قاطع بن ظالم بن فلاں بن فلاں ہوں، یہاں تک کہ اس نے اپنے نسب کو بلند بادشاہ تک پہنچایا جو کہ کشتوں میں بگاڑ پیدا کرتا تھا۔ مہلب کہتے ہیں کہ میرے والد نے زرد رنگ کی ازار پہنی تھی، رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس سے فرمایا :

دع السارق والقاطع فانت أبو الصفرة .

یعنی سارق اور قاطع کو چھوڑ تو تو ابو صفرہ ہے۔

اس نے عرض کی، آپ سے زیادہ بڑھ کر میرا کوئی دشمن نہ تھا اور اب آپ سے زیادہ مجھے کوئی دوسرا محبوب نہیں اور میرے یہاں کل ایک لڑکی پیدا ہوئی ہے میں نے اس کا نام 'صفرہ' رکھا تاکہ میری کنیت اس لڑکی کے نام کے موافق ہو جائے۔

عرب میں کسی کے ہاں جو پہلا بچہ پیدا ہوتا تھا اس بچے کے نام سے اس کی کنیت ہوا کرتی تھی اور اس کی زوجہ کی بھی یہی کنیت ہوتی تو شوہر کو 'ابو فلاں' کہتے تھے یعنی فلاں کے باپ اور زوجہ اُم فلاں، یعنی فلاں کی ماں کہتے تھے۔ جیسے ابو سلمہ اور اُن کی زوجہ اُم سلمہ اور اُبودردا اور اُن کی زوجہ اُم دردا، اور ابوذر اور اُن کی زوجہ اُم ذر۔ اور آدمی کی جب تک اولاد نہ ہوتی تھی اپنی کنیت نہ رکھتا تھا۔

حضرت معمر بن خثیم بیان کرتے ہیں کہ مجھ سے ابو جعفر محمد بن علی نے پوچھا کہ اے میر! تیری کنیت کیا ہے؟۔ میں نے کہا کہ میری کنیت کچھ نہیں اور نہ ہی میرے کوئی اولاد

(۱) صحیح بخاری: ۲۳۸..... سنن ابو داود: ۳۳۷/۳..... حدیث: ۵۹۵۸..... صحیح ابن حبان: ۱۰۳..... حدیث: ۵۸۲۲..... مصنف عبدالرزاق: ۱۱۰..... حدیث: ۱۹۸۵۱۔

ہے۔ ابو جعفر نے کہا کہ کنیت رکھنے سے تجھے کون منع کرتا ہے؟۔ میں نے کہا کہ ایک

حدیث مجھ تک حضرت علی سے پہنچی ہے کہ انہوں نے فرمایا :

من اکتنی و لم یولد لہ فھو ابو جعدہ .

یعنی جس کی اولاد نہیں اور اس نے کنیت رکھ لی تو وہ ابو جعدہ ہے۔

ابوجعفر نے کہا کہ یہ حضرت علی کی حدیث نہیں، ہم تو اپنی اولاد کی کنیت نگ کے خوف سے بچپن میں ہی رکھ دیتے ہیں۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

سموا باسمی ولا تكنوا بكنیتی ولا تسموا بأهلي .

یعنی میرے نام پر نام رکھو اور میری کنیت پر کنیت نہ رکھو، اور میرے اہل خانہ کے نام پر نام نہ رکھو۔

مگر ایک دوسری روایت میں یوں ہے کہ آپ نے فرمایا :

اکتنوا بكنیتی ولا تسموا باسمی ولا تجمعوا بين کنیتی و اسمی فی واحد .

یعنی میری کنیت پر کنیت رکھو اور میرے نام پر نام نہ رکھو، اور میرے نام اور کنیت کو ایک میں اکٹھانہ کرو۔

مگر کہا جاتا ہے کہ یہ حدیث منسوخ ہے؛ اس لیے کہ حضرت علی بن ابی طالب نے اپنے میئے کا نام 'محمد' رکھا اور ان کی کنیت 'ابوالقاسم' رکھی، اور یہ ابن الحفیۃ تھے۔ اور انہوں نے ایسا خود نہیں کیا بلکہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اس کی اجازت مانگی اور آپ نے ان کو اجازت دے گئی دی۔<sup>(۱)</sup>

(۱) کنز العمال فی سنن الاقوال والاعمال: ۱۲۹/۱۲ حدیث: ۳۲۳۲۹..... جامع الاحادیث سیوطی: ۱۱۳/۳۱  
حدیث: ۳۳۹۱۲..... شرح معانی الآثار طبوی: ۳۳۷۱/۳ حدیث: ۶۷۱۰

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

سموا اولادکم بأسماء الأنبياء، وأحب الأسماء إلى الله  
تعالیٰ عبد الله وعبد الرحمن . (۱)

یعنی اپنی اولاد کے نام پر رکھو، اور اللہ کو عبد اللہ اور عبد الرحمن نام  
بہت پسند ہیں۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں عجیبوں کے لیے پسند نہیں کرتا کہ وہ  
عبد الرحمن یا عبد الرحیم نام رکھیں؛ اس لیے کہ عجی لوگ اس کے معنی نہیں جانتے اور خارت  
سے تصغیر کر کے نام لیں گے، تو یہ عقل مندوں کے نزدیک بہت برا معلوم ہو گا۔ اور اگر  
ایسے نام رکھیں تو ہرگز تصغیر سے نام نہ لیں۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں آتا ہے کہ آپ نے غلام کا نام 'نافع' یا  
'سیاریا' برکت رکھنے سے منع فرمایا ہے۔

راوی کہتے ہیں کہ اس کی وجہ یہ ہو سکتی ہے کہ ایسا اچھا نہیں لگتا کہ جب کوئی آدمی اس  
کو بلاۓ تو یوں کہا جائے کہ یہاں برکت نہیں یا نافع نہیں۔

حضرت عمر بن خطاب سے مردی ہے کہ انہوں نے ایک شخص سے پوچھا کہ تیر نام کیا  
ہے؟۔ اس نے کہا 'جرہ' (یعنی انگارا) آپ نے پوچھا: کس کا بیٹا ہے؟ اس نے کہا  
'شہاب' کا (یعنی انگارا) آپ نے پوچھا: وہ کس کا بیٹا تھا؟ اس نے کہا 'حرقة' کا (یعنی  
جلانا) آپ نے پوچھا کہ تو کہاں رہتا ہے؟ اس نے کہا 'جرہ' (یعنی تپش میں)۔ یہ سن کر  
حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

ویحک ادرک اهلک فقد احرقوا .

(۱) سنن ابو داود: ۲۳۳/۳ حديث: ۳۹۵۲..... سنن نسائی: ۲۱۸/۶ حديث: ۳۵۶۵..... مند ابو یعلی موصی:  
سنن کبریٰ: ۱۴۷..... سنن کبریٰ: ۱۴۷..... حديث: ۳۰۶/۹ حديث: ۱۹۷۸۵

یعنی خرابی ہو تجھے اٹھ اور اپنے گھر جا، وہ سب جل گئے ہیں۔

چنانچہ جب وہ شخص اپنے گھر آیا تو کیا دیکھتا ہے کہ سب جلو پڑے ہیں۔  
 حضرت انس بن مالک نے حضرت بیہقی بن سعید سے روایت کی کہ ایک موقع پر حضور  
 اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: اس اوثقی کو کون دو ہے گا؟ تو ایک شخص کھڑا ہوا اور کہا  
 کہ 'میں'۔ آپ نے فرمایا: تیرا کیا نام ہے؟ اس نے عرض کیا، مرہ (یعنی تلنخ)۔  
 آپ نے فرمایا: بیٹھ جا۔ پھر فرمایا، اس اوثقی کو کون دو ہے گا؟ ایک دوسرا شخص کھڑا  
 ہوا اور کہا 'میں'۔ آپ نے فرمایا: تیرا کیا نام ہے؟ اس نے کہا 'حرب' (یعنی لڑائی)۔  
 آپ نے فرمایا: بیٹھ جا۔ پھر فرمایا: اس اوثقی کو کون دو ہے گا؟ ایک شخص کھڑا ہوا اور کہا  
 'میں'۔ آپ نے فرمایا: تیرا نام کیا ہے؟ اس نے کہا 'یعيش'، (یعنی زندگی) تو آپ صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم نے اس کو دو ہنئے کا حکم دیا تو اس نے اس کا دودھ دو ہا۔<sup>(۱)</sup>

## باب نمبر 115 : دنوں اور مہینوں کا ذکر

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ہر کسی کے علم میں یہ بات ہے کہ سال بارہ مہینوں  
 کا ہوتا ہے، جس کا پہلا مہینہ محرم ہے۔ اور اس کا نام 'محرم' اس لیے رکھا گیا ہے کہ عرب کے  
 لوگ ایام جاہلیت میں اس مہینے میں لڑائی کو حرام جانتے تھے۔ پھر صفر ہے، اور اس کا نام  
 'صفر' اس لیے ہے کہ عرب والے اس ماہ میں بیمار ہوتے تھے اور ان کے چہرے زرد ہو  
 جاتے تھے، تو انہوں نے اس کا نام زرد ہونے کی وجہ سے 'صفر' رکھ دیا۔

ایک دوسری وجہ یہ بھی منقول ہے کہ اس کو صفر اس لیے کہتے ہیں کہ شیطان اپنے لشکر  
 سمیت زرد ہو جاتا ہے جب محرم نکلتا ہے اور لڑائی کو حلال سمجھا جاتا ہے۔

(۱) موطا امام مالک: ۲۳۷ حديث: ۵۲.....جامع الاصول فی احادیث الرسول: ۱۳۶ حديث: ۱۵۳۔

اس کے بعد ریچ الاقول کا مہینہ ہے۔ چونکہ یہ مہینہ ابتداء خریف میں آیا تھا؛ اس لیے اس کا نام ریچ الاقول رکھ دیا۔ پھر ریچ الآخر کا مہینہ ہے، اور اس کا نام ریچ الآخر اس لیے رکھا گیا کہ خریف کا آخر آیا تو اس کو ریچ الآخر کے نام سے موسم کر دیا گیا۔

اس کے بعد جمادی الاولی ہے اور اس کے بعد جمادی الآخر و اور ان دونوں کا نام اس لیے یہ پڑ گیا کہ موسم سرما میں جب سخت سردی ہوتی ہے تو پانی جم جاتا ہے۔

ازال بعد رجب ہے، اور اس کی وجہ تمیہ یہ ہے کہ عرب کے لوگ اس کی ترجیب، یعنی بڑی تظمیم کرتے تھے اور اس کا نام 'اصم' بھی لیا کرتے تھے؛ اس لیے کہ اس ماہ میں لڑائی اور ہتھیار کی آواز نہ سی جاتی تھی۔

پھر شعبان ہے۔ اور اس کا نام 'شعبان' اس لیے رکھا گیا کہ اس ماہ میں عرب کے قبائل منشعب یعنی متفرق ہو جاتے تھے۔ یہ بھی منقول ہے کہ اس ماہ میں رمضان کے قرب کی وجہ سے خیر کش پھیلتی ہے؛ اسی لیے اس کا نام 'شعبان' پڑ گیا۔

اس کے بعد رمضان کا مہینہ ہے، اور اس کا نام 'رمضان' اس لیے ہوا کہ گرمیوں میں آیا اور 'رمضا' سخت گرمی کو کہتے ہیں۔ یہ بھی منقول ہے کہ یہ گناہوں کو رمعن، یعنی جلا دیتا ہے۔

پھر شوال کا مہینہ ہے اور اس کی وجہ تمیہ یہ ہے کہ قبائل عرب اس ماہ میں شول کرتے تھے یعنی اپنی اپنی بگہ سے باہر چلے جاتے تھے بخس جانتے ہوئے۔ یہ بھی منقول ہے کہ اس ماہ میں عرب شکار کرتے تھے۔

پھر ذی القعده ہے، اور اس کا نام ذی القعده اس لیے ہوا کہ اس ماہ میں عرب لڑائی سے 'قعود' کرتے تھے یعنی پیٹھر ہتے تھے۔

پھر ذی الحجه ہے اور اس کی وجہ تمیہ یہ ہے کہ عرب اس ماہ میں حج کرتے تھے۔ یہ بھی منقول ہے کہ یہ مجہ، یعنی ختم ہونے سے مشتق ہے؛ لہذا سال کے ختم ہونے کی وجہ سے اس

کا نام ذی الحجه رکھا گیا۔

یہ عربی مہینوں کے نام ہیں، اور یہی قمری مہینے ہیں کہ جن کا حساب چاند کے حال سے پچانا جاتا ہے اور یہ مسلمانوں کی عبادات اور اوقات کا حساب ہے۔

شی مہینے وہ ہیں کہ جن کا حساب سورج کے دوران (گردش) سے پچانا جاتا ہے۔ روی حساب سے سریانی زبان میں ان مہینوں کا شروع 'مہرجان' مہینے سے کرتے ہیں۔ یعنی خزان کا مہینہ، پہلا مہینہ تشرین اول ہے، دوسرا تشرین آخر، تیسرا کانون اول، چوتھا کانون آخر، پانچواں شباط، چھٹا آذر، ساتواں نیسان، آٹھواں ایار، نواں حزیران، دسوال تموز، گیارہواں آب، اور بارہواں ایلوں ہے۔

فارسی زبان میں اُن کے نام یہ ہیں: سال کی ابتداء نوروز سے ہے۔ پہلا فروردین، دوسرا درہ بہشت، تیسرا خرداد، چوتھا یہر، پانچواں مرداد، چھٹا شہر بود، ساتواں مہر، آٹھواں ابان۔ پھر پانچ دن سال میں شمارہ ہیں کیے جاتے اور ان کا نام 'خمسہ مسروقہ' ہے۔ نواں مہینہ ادر، دسوال دی، گیارہواں بھن اور بارہواں اسفند ارمدیور ہے۔

پھر جب دس دن فارسی مہینے کے گزر جاتے ہیں تو روی مہینہ شروع ہو جاتا ہے، اور ہر سال میں نوروز ایک دن ہفتے کے دنوں میں پیچھے رہتا ہے؛ مثلاً اس سال نوروز اگر جمعرات کو ہے تو اگلے سال جمعہ کو ہو گا اور تیسرے سال ہفتے کو۔

عربی مہینہ میں ہر سال دس دن کم ہوتے ہیں اور کبھی گیارہ دن۔ یعنی عرب کا سال روی سال سے اس قدر کم ہوتا ہے؛ لہذا ان میں چھ دن تو مہینے کی کمی کے، چار دن مسروقہ کے، اور دن رات چوبیں گھنٹے کے ہوتے ہیں، نہ زیادہ نہ کم۔

یعنی جس قدر دن گھٹتا ہے اسی قدر رات بڑھتی ہے اور جتنی رات گھٹتی ہے اتنا ہی دن بڑھتا ہے اور سب سے بڑا دن خریر مہینے کے نصف میں ہوتا ہے کہ دن پندرہ گھنٹے اور رات نو گھنٹے کی اور وہ چھوٹی سی رات ہے پھر دن گھنٹے لگتا ہے اور رات بڑھتی ہے؛ یہاں تک کہ

‘مہرجان’ کا مہینہ آ جاتا ہے تو رات اور دن برابر ہو جاتے ہیں اور دونوں بارہ بارہ گھنٹوں کے ہوتے ہیں۔ یہاں تک کہ ‘کانون’ کی سترہ تاریخ کورات پندرہ گھنٹے کی ہو جاتی ہے اور وہ بڑی سے بڑی رات ہے اور دن نو گھنٹے کا اور یہ دن چھوٹا ترین دن ہے۔ پھر رات گھنٹے لگتی ہے یہاں تک کہ نوروز کو انہیں دن یا کچھ کم رہتے ہیں تو رات دن برابر ہو جاتے ہیں پھر نصف خریان تک دن بڑھتا ہے۔ ایسا ہی حق نے فرمایا ہے :

**وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقِرٍ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ۝**

(سورہ یس: ۳۸/۲۶)

اور سورج ہمیشہ اپنی مقر رہ منزل کے لیے (بغیر کے) چلتا رہتا ہے، یہ بڑے غالب بہت علم والے (رب) کی تقدیر ہے۔

**يُولُجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ ۝** (سورہ حج: ۲۱/۲۲)

(اللہ) رات کو دن میں داخل فرماتا ہے۔

## باب نمبر 116 : إنساني طبیعتوں کا بیان

فقیہ ابواللیث فرماتے ہیں: معلوم ہونا چاہیے کہ اللہ نے مخلوق کو پیدا کیا اور اس میں چار طبیعتوں کو ترکیب دیا۔ ۱: بیوست ۲: رطوبت ۳: حرارت ۴: برودت۔

یوں ہی نفس کے اندر چار چیزوں کو رکھتا کہ بدن کی اصلاح ہو اور اس کا قیام اس کے بغیر ممکن نہیں۔ سودا، صفراء، خون اور بلغم۔ خشکی کا مقام مرہ سودا یعنی تلی میں، اور رطوبت کا مقام مرہ صفراء یعنی پتہ میں، اور حرارت کا مقام خون میں، اور برودت کا مقام بلغم میں ہے۔

اب جس بدن میں یہ چاروں برابر ہوں گے تو اس کی صحت کامل رہے گی، اور جب

ان میں سے ایک دوسری پر غالب ہوتا اس میں بیماری آ جاتی ہے۔ اور ان میں سے جو تھوڑا ہوتا اسی طرف سے ضعف آ جاتا ہے، پھر کبھی یہ طبیعتیں عادت کے اندر سرنشت ہو جاتی ہیں، تو یہ سمتِ ارادہ ہے۔ رطوبت سے نرمی، حرارت سے تیزی اور برودت سے آہنگی ہوتی ہے۔ پھر جب ان میں سے ایک زیادہ یا کم ہوتی ہے تو اسی طرف سے فساد آ جاتا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے سر کے حصے میں ہر چیز کی کچھ منفعت رکھ دی ہے؛ چنانچہ آنکھ میں نگاہ، کان میں سمع، ناک میں سوچنا، زبان میں بولنا۔ یوں ہی پیٹ کے اندر ہر چیز کے لیے ایک معدن ہے سونگی اور خوشی کا معدن تلی ہے، خوف اور ہیبت کا معدن پھیپھڑا ہے، غصہ کی جگہ کلیجہ، علم و فہم کی جگہ دماغ، اور غم و خوشی کی جگہ گرددہ، جبکہ بعض نے کہا کہ چھاتی ہے۔

اللہ نے بدن کے اندر تین سوسائٹی (۳۶۰) رکیں پیدا کیں۔ نیز بدن کو جکڑنے اور ملانے کے لیے اور بدن کی اصلاح کے لیے دوسو اڑتا لیں (۲۲۸) ہڈیاں پیدا کیں۔  
چنانچہ اللہ نے ارشاد فرمایا :

**وَفِي الْأَرْضِ أَيُّثْ لِلْمُؤْنِينَ وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلَا تُبَصِّرُونَ ۝**

(سورہ ذاریات: ۵۱/۲۱)

اور زمین میں صاحبانِ ایقان (یعنی کامل یقین والوں) کے لیے بہت سی نشانیاں ہیں اور خود تمہارے نفوس میں (بھی ہیں) سوکیا تم دیکھتے نہیں ہو۔

حضرت علی بن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم نے فرمایا :

**العقل في القلب والرحمة في الكبد والرأفة في الطحال  
والنفس في الرئة .**

یعنی عقل دل میں ہے، رحمت کلیجہ میں ہے، شفقت تلی میں ہے اور سانس

پھیپھڑے میں ہے۔

مزید فرمایا کہ آدمی اکیس (۲۱) سال تک بڑھتا ہے اور اٹھائیس (۲۸) سال تک اس کی عقل کی انتہا ہے، پھر اس کے بعد عقل نہیں بڑھتی مگر تجربہ۔

بعض حکماء کہا ہے کہ عقل کی جگہ دماغ ہے۔ بے وقوفی کی جگہ دونوں آنکھیں ہیں۔ باطل کی جگہ دونوں کان ہیں۔ حیا کی جگہ چہرے ہیں۔ روح کا راستہ ناک ہیں۔ زندگی منہ میں ہے۔ غم کی جگہ سینے ہیں، بُنسی کی جگہ تلیاں ہیں۔ رحمت و غصہ کی جگہ جگر ہیں۔ خوشی و غم کی جگہ دل ہیں۔ کمانے کی جگہ ہاتھ ہیں اور کھڑے ہونے کی جگہ دونوں پاؤں ہیں۔

## باب نمبر 117 : گھڑ سواری اور تیر اندازی کا بیان

امیر المؤمنین حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

علموا أولادكم السباحة والفروسية والرمي ومرؤهم  
بالاختفاء بين الأغراض .

یعنی اپنی اولاد کو تیرنا، گھوڑے پر سواری کرنا اور تیر پھینکنا سکھا اور ان کو شانوں کے درمیان مشق کرنے کا حکم دو۔

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

علموا أولادكم السباحة والرمي وللمرأة المغزل .<sup>(۱)</sup>  
یعنی اپنی اولاد کو تیرنا اور تیر پھینکنا سکھا اور عورتوں کو (سوت) کا تاسکھا۔

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۲۲۹/۱۳: حدیث: ۱۳۷۵..... کنز العمال: ۳۳۳/۱۲: حدیث: ۳۵۳۴۰۔

حضرت عتبہ بن عامر سے مروی ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

ارموا وارکبوا وأن ترموا أحباب إلی من أنت رکبوا، وكل  
شيئے يلهو به الرجل باطل إلا ثلاثة: رميء بقوسه، وتأديبه فرسه  
و ملاعنته مع أهله فإنهم من الحق . (۱)

یعنی تیر پھینکو اور گھوڑے پر سواری کرو۔ اور اگر تم تیر پھینکو گے تو میرے  
نزو دیک گھوڑے پر چڑھنے سے بہتر ہے۔ اور ہر کھینچنے کو دنے والی چیز بے سود  
ہے؛ سوائے تین چیزوں کے: اپنی کمان سے تیر پھینکنا، گھوڑے کو سکھانا، اور  
اپنی اہلیہ کے ساتھ ملاعنة کرنا کہ یہ سب حق ہیں۔

## باب نمبر 118 : کتاب پالنے کی ممانعت

حضرت سالم اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
فرمایا :

من اقتني كلبا إلا لمامشية أو لصيد نقص من أجره كل يوم  
غير اطان .

یعنی جو چوپا یوں کی حفاظت یا شکار کے علاوہ کتاب پالے تو اس کے ثواب میں  
سے ہر روز دو قیراط کم ہو جاتا ہے۔

یعنی وہ جو عبادت کرتا ہے اس کا ثواب کم ہوتا رہتا ہے۔

حضرت ابو عبد الرحمن سے کہا گیا کہ ہم نے تو ایک قیراط کم ہونے کی حدیث سنی ہے تو  
آپ نے فرمایا :

(۱) سنن ابن ماجہ: ۹۳۰/۲: حدیث: ۲۸۱۱..... سنن ترمذی: ۱۷۲/۳: حدیث: ۱۴۳۷..... سنن داری: ۲/۲: ۲۶۹..... حدیث: ۲۲۰۵..... مسند طیاری: ۲/۲: ۳۲۷: حدیث: ۱۱۰۰..... مسندرک حاکم: ۹۵/۲: حدیث: ۲۲۶۷۔

میرے دونوں کانوں نے سنا ہے اور دل نے اس کو یاد رکھا ہے۔ قسم اس ذات کی جس کے سوا کوئی معبد نہیں حضور رحمت عالم نور مجسم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دو قیراط فرماتے تھے۔<sup>(۱)</sup>

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اس حدیث میں دلیل ہے کہ اگر کوئی کسی ضرورت کے لیے کتا پالے تو کچھ حرج نہیں اور اگر کسی پر بھونکانے کے لیے پالے گا تو مکروہ ہے۔

حضرت ابراہیم نجحی بیان کرتے ہیں کہ حضور تاجدارِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس شخص کو کہ جس کا گھر دور ہے کتا پالنے کی رخصت دی ہے۔

حضرت وہب بن منبه بیان کرتے ہیں کہ جس وقت آدم علیہ السلام زمین پر اترے تو ابلیس نے درندوں سے کہا کہ یہ تمہارا دشمن ہے اس کو مار ڈالو۔ تو سب درندوں نے اتفاق کیا اور اپنے کام کا اختیار کتے کو دیا اور سب نے کہا کہ تو ہم سب سے زیادہ بہادر ہے اور کتنے کوس ردار بیالیا۔

چنانچہ جب حضرت آدم نے یہ حال دیکھا تو کافی حیران ہوئے، فوراً حضرت جبریل آئے، اور کہا کہ اپنا ہاتھ کتے کے سر پر پھیریے۔

جب حضرت آدم نے یہی کیا تو کتا آپ سے الفت کرنے لگا۔ جب درندوں نے دیکھا کہ کتا حضرت آدم سے الفت کرنے لگا ہے تو سب متفرق ہو گئے۔ کتنے حضرت آدم سے امن چاہا۔ حضرت آدم نے کتنے کو امن دیا؛ لہذا یہ الفت کتے اور بنی آدم میں آج تک باقی ہے۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم۔

(۱) صحیح بخاری: ۷/۸۷ حدیث: ۵۲۸۰ ..... صحیح مسلم: ۱۲۰۱/۳ ..... سنن ترمذی: ۱۵۷۴ ..... سنن روزی: ۷۹/۳ ..... حدیث: ۱۳۸۷ ..... سنن داری: ۱۲۲/۲ ..... سنن نسائی: ۷/۲۰۰۳ ..... سنن نسائی: ۷/۱۸۹ ..... حدیث: ۲۲۹۰۔

## باب نمبر 119 : شکلوں کا مسخ ہونا

فقیہ ابواللیث رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: لوگوں کا اس مخلوق کے بارے میں اختلاف ہے جن کی صورت اللہ نے مسخ کر دی ہے۔ بعض نے کہا کہ بندروں اور سورا نبی کی نسل سے ہیں جن کی صورتیں مسخ ہو گئی تھیں۔ ایسے ہی چوہا اور چھپکا اور ان چیزوں کے سوا جو احادیث میں آئی ہیں مسخ شدہ ہیں۔

اکثر علماء کہتے ہیں کہ یہ درست نہیں بلکہ بندروں وغیرہ مسخ سے پہلے پیدا ہوئے ہیں اور وہ لوگ جن کو اللہ نے مسخ کیا اس سب مر گئے اور ان کی نسل باقی نہ رہی؛ اس لیے کہ ان پر اللہ کا غصب اور عذاب نازل ہوا، اور وہ دنیا میں تین دن سے زیادہ نہ ٹھہرے۔

حضرت مسیح بن احلف بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن مسعود سے پوچھا گیا کہ کیا آپ نے ان بندروں اور خزروں کو دیکھا ہے جو مسخ کر دیے گئے تھے؟ تو انہوں نے فرمایا کہ اللہ نے کسی مسخ شدہ گروہ کی نسل باقی نہ رکھی اور یہ سب ان بندروں اور خزروں کی نسل سے ہیں کہ جو مسخ سے پہلے تھے۔

فقیہ ابواللیث فرماتے ہیں کہ زہرہ اور سمیل کے بارے میں لوگوں نے بہت کلام کیا ہے اور وہ دونوں تارے ہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ وہ مسخ شدہ ہیں اور یہی حضرت ابن عباس سے مروی ہے۔ اور حضرت عطا بیان کرتے ہیں کہ ابن عمر جب سمیل کو دیکھتے تو اس کو گالی دیتے تھے، اور ساتھ ہی فرماتے تھے کہ سمیل یمن میں عشر لینے والا تھا، اور لوگوں پر ظلم کرتا تھا۔ اور آگے مزید فرمایا کہ زہرہ، ہاروت و ماروت کا دوست تھا، پھر اللہ نے اس کو فتح کر کے ایک شعلہ بنادیا۔

حضرت مجاهد نے کہا کہ جب حضرت ابن عمر سے کہا جاتا تھا کہ انگار انکلا تو فرماتے :  
لا مرجحا بها ولا أهلا .

یعنی زہرہ کے لیے کوئی بھلائی اور بہتری نہیں۔

بعض نے کہا کہ یہ درست نہیں ہے؛ اس لیے کہ یہ تارے توجہ آسمان پیدا ہوا ہے  
اس وقت پیدا ہوئے ہیں، اور حدیث پاک میں آتا ہے :

أَنَّ السَّمَاوَاتِ لَمَا خُلِقْتِ خَلَقَ فِيهَا سَبْعَ دُوَارَاتٍ: زَحْلٌ وَ  
الْمَشْتَرِيُّ وَبَهْرَامُ وَعَطَارَدُ وَالْزَّهْرَةُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ.

یعنی جب آسمان پیدا کیا گیا تو اس دن سات تارے گردش کرنے والے پیدا کیے  
گئے۔ زحل، مشتری، بہرام، عطارد، زهر، سورج اور چاند۔  
نیز اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے اس قول کے یہی معنی ہیں :

وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ۝ (سورہ آنیا: ۳۳/۲۱)

اور وہی (اللہ) ہے جس نے رات اور دن کو پیدا کیا اور سورج اور چاند کو  
(بھی)، تمام (آسمانی کرے) اپنے اپنے مدار کے اندر تیزی سے تیرتے  
چلے جاتے ہیں۔

دنیا کی مصلحت ان سات تاروں کی گردش پر رکھی ہے اور ان میں سے ہر ایک  
مصلحت کا بادشاہ ہے، تو زہرہ کو سلطانِ رطوبت بنایا جس سے ثابت ہوا کہ اس شخص کا قول  
کہ جو ان دونوں کو مسخ شدہ کہتا ہے، درست نہیں ہے۔ نیز زہرہ اور سہیل حضرت آدم علیہ  
السلام کی پیدائش سے پہلے ہیں۔

اور وہ جو حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ سہیل ایک عشر لینے والا ظالم تھا اور زہرہ  
ہاروت و ماروت کو فتنہ میں ڈالنے والا تھا، پھر اللہ نے ان دونوں کو مسخ کر کے تارہ بنادیا تو  
یہ ان لوگوں پر محمول ہے کہ جو لوگ بیان کرتے ہیں کہ سہیل نامی ایک مرد اور زہرہ نامی  
ایک عورت دونوں کو اللہ تعالیٰ نے تاروں کی صورت میں مسخ کر دیا تھا؛ لیکن وہ دونوں

باقی نہ رہے، اور وہ دونوں طرح طرح کے عذاب سے ہلاک ہو گئے اور دونوں آگ میں گئے۔

اور حضرت ابن عمر سے روایت ہے کہ وہ سہیل کو گالی دیا کرتے تھے، تو یہ محول ہے اس پر کہ وہ گالی تاروں کو نہ دیتے تھے بلکہ اس سہیل کو دیتے تھے جو یہن میں عشر لینے والا تھا۔ اور ایسے ہی زہرہ کے متعلق کہ اس عورت کو گالی دیتے تھے جس کا نام زہرہ تھا، نہ یہ کہ ستاروں کو گالی دیتے تھے۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 120 : ایمان اور ان شاء اللہ!

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: بعض لوگوں نے اس بات کو مکروہ کہا ہے کہ آدمی اپنے آپ کو کہے کہ میں مومن ہوں؛ مگر جب ان شاء اللہ کہے۔ یعنی کہے کہ میں ان شاء اللہ مومن ہوں۔

اور دلیل یہ ہے کہ یہ لفظ تعریف کا ہے اور کسی کے لیے خود اپنی تعریف کرنا جائز نہیں۔ تو جس طرح یہ کہنا درست نہیں کہ کہے: میں زاہد ہوں، اور میں عابد ہوں، اسی طرح یہ کہنا بھی نادرست ہے کہ میں مومن ہوں۔

نیز یہ کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے مومنوں کی تعریف و توصیف بہت نشانیوں کے ساتھ کی ہے؛ الہذا جب تک یہ نشانیاں نہ پائی جائیں گی تو جائز نہیں کہ اپنانام مومن رکھے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذِكِرَ اللَّهُ وَجَلَّتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلَيَّتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ رَأَدْتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ، الَّذِينَ يُقْيِمُونَ الصَّلَاةَ وَمَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ، أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا ۝ (سورہ اناہل: ۲۸)

ایمان والے (تو) صرف وہی لوگ ہیں کہ جب (ان کے سامنے) اللہ کا ذکر کیا جاتا ہے (تو) ان کے دل (اس کی عظمت و جلال کے تصور سے) خوفزدہ ہو جاتے ہیں اور جب ان پر اس کی آیات حلاوت کی جاتی ہیں تو وہ (کلام محبوب کی لذت انگیز اور حلاوت آفرین باشیں) ان کے ایمان میں زیادتی کر دیتی ہیں اور وہ (ہر حال میں) اپنے رب پر توکل (قائم) رکھتے ہیں (اور کسی غیر کی طرف نہیں تکتے)۔ (یہ) وہ لوگ ہیں جو نماز قائم رکھتے ہیں اور جو کچھ ہم نے انہیں عطا کیا ہے اس میں سے (اس کی راہ میں) خرج کرتے رہتے ہیں۔ (حقیقت میں) یہی لوگ سچے مومن ہیں۔

دوسرے مقام پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا :

**فَالْأَئِمَّةُ الْأَغْرَابُ اَمَّنَا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلِكُنْ قُولُوا اَسْلَمُنا ۝** (سورہ

مجرات: ۱۳/۲۹)

دیہاتی لوگ کہتے ہیں کہ ہم ایمان لائے ہیں، آپ فرمادیجیے: تم ایمان نہیں لائے، ہاں یہ کہو کہ ہم اسلام لائے ہیں.....۔

تو یہاں پر اللہ تعالیٰ نے انھیں اپنے آپ کو صاحب ایمان کہنے سے روک دیا، اور فرمایا کہ خود کو مسلمان کہو (کیوں کہ ایمان ابھی تمہارے دل میں راجح نہیں ہوا ہے)۔ لیکن بعض علمانے فرمایا کہ خود کو صاحب ایمان کہنے میں کوئی حرج نہیں۔ حضرت عطا بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بہت اصحاب کو یہ کہتے ہوئے پایا کہ ہم مسلم ہیں۔

زیاد بن علاقہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن بیزید انصاری نے فرمایا :

إِذَا سَئَلَ أَحَدُكُمْ عَنِ إِيمَانِهِ فَلَا يَشْكُنْ فِيهِ .

یعنی جب کوئی تم سے تمہارے ایمان کے متعلق پوچھے تو اس میں شک ملت کرو۔

حضرت ابراہیم تھی نے کہا: تم میں سے کوئی خود کو مومن، کہنا ہرگز ناپسند نہ جانے۔  
اگر وہ سچا ہے تو اپنے حق پر ثواب پائے گا اور اگر جھوٹا ہے تو اس کے دل میں جو کفر ہے وہ  
اس جھوٹ سے زیادہ سخت ہے۔ اسی لیے اللہ نے ارشاد فرمایا:

**يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتْبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ ۝ (سورة بقرة: ١٨٣)**  
اے ایمان والو! تم پر روزے فرض کیے گئے ہیں۔

اور ایک جگہ فرمایا:

**يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ ۝ (سورة مائدہ: ٦٥)**  
اے ایمان والو! جب تم نماز کے لیے کھڑے ہو۔

لہذا اگر کسی کو اپنے 'مومن' ہونے میں مشک ہو تو چاہیے کہ اس پر روزہ اور نماز لازم نہ  
ہو؛ کیوں کہ اللہ نے نماز اور روزہ کو خاص مومنوں پر واجب کیا ہے۔

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اگر کسی نے کہا کہ 'میں ان شاء اللہ مومن مروں  
گا'۔ تو یہ جائز ہے، اور اگر یوں کہے کہ 'میں ان شاء اللہ مومن ہوں'، تو یہ جائز نہیں؛ اس  
لیے کہ 'ان شاء اللہ' کہنا محاورے میں مستقبل کے لیے بولا جاتا ہے، ماضی و حال کے لیے  
نہیں بولا جاتا؛ اس لیے کہ یہ کہنا نادرست ہوتا کہ یہ کپڑا ہے ان شاء اللہ۔ اور یہ ستون  
ہے ان شاء اللہ۔ تو ایسے ہی یہ کہنا بھی درست نہیں کہ 'میں مومن ہوں ان شاء اللہ'۔

حضرت حسن بصری نے فرمایا کہ آدمی کی عقلمندی یہ کہنے میں ہے کہ 'میں ان شاء  
اللہ یہ کام کروں گا'۔ اور اس کی حجامت یہ ہے کہ کہے: 'میں نے ایسا کیا ان شاء اللہ'۔

اسی طرح طلاق دینے اور غلام آزاد کرنے میں 'ان شاء اللہ' کہا تو نہ طلاق واقع ہو  
گی اور نہ ہی غلام آزاد ہو گا؛ لہذا ان شاء اللہ کہنے میں اس کے ایمان میں خلل و قصور کا  
خوف ہے۔

ایک شاعر نے کہا ہے:

و ما الدهر إلا ليلة و نهارها  
وما الناس إلا مؤمن و مكذب

إذا أنت لم تؤمن ولم تكن كافرا

فأين إذا يا أحمق الناس تذهب

یعنی زمانہ تورات اور دن کے مجموعے کا نام ہے۔ اور لوگ یا تو مون ہیں یا کافر۔ لہذا اگر تو نہ مون ہے نہ کافر، تو اے سب لوگوں سے بڑھ کر احمد یہ بتا کہ تواب کہاں جائے گا۔

## باب نمبر 121 : کیا ایمان گھٹتا اور بڑھتا ہے؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اہل علم کا ایمان کی بابت اختلاف ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ بڑھتا گھٹتا ہے، اور بعض کہتے ہیں کہ بڑھتا ہے گھٹنا نہیں۔ جب کہ بعض نے کہا کہ نہ بڑھتا ہے اور نہ گھٹتا ہے، اور اسی کو ہم اختیار کرتے ہیں۔

ایمان گھٹنے اور بڑھنے کا دعویٰ کرنے والوں کی دلیل یہ قول باری تعالیٰ ہے :

لَيَزُّدُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِهِمْ ۝ (سورہ ق: ۳۸)

تاکہ ان کے ایمان پر مزید ایمان کا اضافہ ہو۔

ایک دوسرے مقام پر فرمایا :

فَآمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَرَادَتُهُمْ إِيمَانًا ۝ (سورہ توبہ: ۹: ۱۲۳)

پس جو لوگ ایمان لے آئے ہیں سو اس (سورت) نے ان کے ایمان کو زیادہ کر دیا۔

مصطفیٰ جان رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

أشفع يوم القيمة فيخرج من النار من كان في قلبه مثقال حبة  
من الایمان، ثم أشفع فيخرج من النار من كان في قلبه خردة  
من الایمان، ثم أشفع فيخرج من كان في قلبه مثقال ذرة من  
الایمان .<sup>(۱)</sup>

یعنی میں اللہ کے حضور قیامت کے دن شفاعت کروں گا، تو جس شخص کے  
دل میں ایک دانہ بھی ایمان ہو گا وہ جہنم سے نکل آئے گا۔ پھر میں شفاعت  
کروں گا تو جس شخص کے دل میں رائی بھر بھی ایمان ہو گا وہ آگ سے نکل  
آئے گا۔ پھر میں شفاعت کروں گا تو جس شخص کے دل میں ایمان کا ایک ذرہ  
بھی ہو گا وہ بھی نکل آئے گا۔

جو یہ کہتا ہے کہ ایمان بڑھتا ہے گھٹنا نہیں، اس کی دلیل وہ روایت ہے کہ حضرت  
معاذ بن جبل کے بارے میں آتا ہے کہ آپ مسلمان کو کافر سے ترکہ دلواتے تھے، اور کافر کو  
مسلمان سے نہ دلواتے تھے، اور کہتے تھے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو یہ  
فرماتے ہوئے سنائے ہے :

الإسلام يزيد ولا ينقص .

یعنی اسلام بڑھتا ہے، گھٹنا نہیں۔

ایک دوسری روایت میں یوں آیا ہے :

الإيمان يزيد ولا ينقص .<sup>(۲)</sup>

یعنی ایمان بڑھتا ہے، کم نہیں ہوتا۔

(۱) الفاظ کے ذرائع اخلاف کے ساتھ کئی ایک حدیث اسی مفہوم کی صحابہ میں وارد ہوئی ہیں۔ - چ یا کوئی -

(۲) سنن ابو داؤد: ۳۸۵/۳ حدیث: ۲۹۱۳..... ۲۶۳۶/۷۳/۸۳ حدیث: ..... مسن طیاری: ۳۶۲/۱

حدیث: ۵۲۹..... مسندرک حاکم: ۳۲۵/۳ حدیث: ۸۰۰۶۔

اور جو کہتا ہے کہ نہ ایمان بڑھتا ہے اور نہ گھٹتا ہے، اس کی دلیل وہ روایت ہے جو ابو مطیع نے حماد بن سلمہ سے، انہوں نے ابوالمحزم سے اور وہ حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کرتے ہیں کہ بنی ثقیف کا ایک وفد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا: یا رسول اللہ! کیا ایمان گھٹتا بڑھتا ہے؟ فرمایا:

الإيمان مُكمل في القلب وزيادة ونقصانه كفر.

یعنی ایمان دل کے اندر کامل ہے اور اس کا گھٹنا اور بڑھنا کفر ہے۔

حضرت عوف بن عبد اللہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عمر بن عبد العزیز کو منبر سے یہ کہتے ہوئے سنا:

لَوْ كَانَ الْأَمْرُ عَلَىٰ مَا يَقُولُ هُولَاءِ الشَّكَاكُ الصَّلَالُ إِنَّ  
الذُّنُوبَ تُنَقَصُ الإِيمَانُ لَأَمْسَى أَحَدُنَا وَكَانَ لَا يَدْرِي مَا ذَهَبَ  
مِنْ إِيمَانِهِ أَكْثَرُ أَمْ مَا بَقِيَ مِنْهُ.

یعنی اگر امر واقعہ یوں ہو جیسے وادی شک و ضلالت میں پھرنے والے یہ لوگ کہتے ہیں کہ گناہ ایمان کو گھٹاتے رہتے ہیں تو شام کے وقت ہم میں سے کوئی ایک بھی نہ جانتا ہوتا کہ کس قدر ایمان چلا گیا ہے یا کتنا باقی رہا ہے۔

لَيَزَدُ دُؤُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِهِمْ (سورہ ق: ۳۷/۳۸)

تاکہ ان کے ایمان پر مزید ایمان کا اضافہ ہو۔

متذکرہ بالا آیت کی تفسیر اہل علم نے یہ کہ تاکہ ان کے یقین میں اضافہ ہو۔ قرآن میں ایمان، کئی معنوں میں استعمال ہوا ہے، اور اس کے معنی ایک مفسر نے 'بخوبی پچانے' کے بھی کیے ہیں۔

ابو مطیع نے کہا کہ آسمان اور زمین والوں کا ایمان ایک ہے، اس میں کچھ زیادتی یا کم نہیں ہوتی۔

ہشام نے بیان کیا کہ ابو یوسف فرمایا کرتے تھے :

أَنَا مُؤْمِنٌ حَقًّا وَأَنَا مُؤْمِنٌ عِنْدَ اللَّهِ، وَلَا أَقُولُ إِيمَانِي كَإِيمَانِ  
جَبَرِيلَ وَمِيكَائِيلَ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ .

یعنی میں مؤمن ہوں اور میں اللہ کے نزدیک مؤمن ہوں؛ مگر میں یہ نہیں کہتا  
کہ میرا ایمان جبریل اور میکائیل علیہما السلام کے ایمان کی مثل ہے۔

محمد بن حسن فرماتے ہیں کہ میں یہ ناپسند کرتا ہوں کہ کوئی آدمی یہ کہے کہ 'میرا ایمان  
جبریل اور میکائیل کی مثل ہے۔ ہاں اسے یہ کہنا چاہیے کہ میں بھی اس پر ایمان لایا جس پر  
جبریل و میکائیل ایمان لائے۔ اور یہ بھی نہ کہے کہ میرا ایمان حضرت ابو بکر کی مانند ہے۔  
محمد حسن کہتے ہیں کہ حضرت سفیان ثوری فرماتے تھے کہ میں ان شاء اللہ مومن  
ہوں۔ پھر اپنے اس قول سے رجوع کیا اور کہا کہ 'میں مومن ہوں'۔ اور ان شاء اللہ کہنا  
چھوڑ دیا۔

آپ نے یہ بھی فرمایا کہ اگر زمام حکومت میرے ہاتھوں ہوتی تو میں قید خانوں کو  
چوروں کے بجائے ایسے لوگوں سے بھر دیتا جو یہ کہتے ہیں کہ میرا ایمان ایمان جبریل کی  
طرح ہے۔ ہاں! اس تعلق سے پچی بات یہ ہے کہ کہا جائے: میں بھی اس پر ایمان لے آیا  
جس پر حضرت جبریل علیہ السلام ایمان لائے۔

## باب نمبر 122 : ایمان کی مختلف تعریفیں

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: لوگ ایمان کے بارے میں کلام کرتے ہیں۔  
بعض نے کہا کہ ایمان قول اور عمل کا نام ہے۔ یہ قول امام احمد بن حنبل، امام الحنفی بن  
راہویہ اور ان کے پیروکاروں کا ہے۔

بعض نے کہا کہ ایمان دل کے ساتھ پہچاننا ہے۔ یہ قول جہنم بن صفوان اور ان کے پیروکاروں کا ہے۔ اور بعض نے کہا کہ ایمان زبان سے اقرار کرنا اور دل سے سچ جانے کا نام ہے اور عمل شرائع ایمان میں سے ہے۔ یہ قول امام عظیم ابو حنیفہ، اور ان کے اصحاب کا ہے اور ہم اسی کو اختیار کرتے ہیں۔

جس نے یہ کہا کہ ایمان قول اور عمل کا نام ہے وہ اپنے قول کی تائید میں یہ دلیل لاتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے فرمان میں نماز کو ایمان سے تعبیر کیا ہے :

**وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيِّعَ إِيمَانَكُمْ ۝ (سورة بقرة: ۱۳۳)**

اور اللہ کی یہ شان نہیں کہ تمہارا ایمان (یونہی) ضائع کر دے۔

یعنی تمہاری اُن نمازوں کو جوبیت المقدس کی طرف منہ کر کے پڑھی گئی ہیں۔

جو یہ کہتا ہے کہ ایمان قول ہے اس کی دلیل یہ ہے کہ اللہ نے فرمایا ہے :

**فَأَثَابَهُمُ اللَّهُ بِمَا قَالُوا جَنَّتٍ ۝ (سورة مائدہ: ۸۵)**

سوال اللہ نے ان کی بات کے عوض انہیں ثواب میں جنتیں عطا فرمادیں۔

نیز حضور تاجدار کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد عالیٰ ہے :

أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فإذا قالوها

عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله .

یعنی مجھے لوگوں سے قتال کا حکم کیا گیا ہے یہاں تک کہ وہ لا الہ الا اللہ کہیں، توجہ انہوں نے یہ کہہ لیا تو انہوں نے مجھ سے اپنے خون اور اموال کو بچالیا سوائے اس کے کوئی حق ان پر ہو، اور ان کا حساب و کتاب اللہ کے اوپر ہے۔ (۱)

(۱) صحیح بخاری: ۱۰۵/۲: صحیح مسلم: ۱۵۱۵: حدیث: ۲۰..... سنن ابو داؤد: ۱/۲: حدیث: ۱۵۵۸: سنن ابن ماجہ: ۱۲۹۵/۲: حدیث: ۳۹۲۷..... سنن ترمذی: ۳/۵: حدیث: ۲۶۰۶۔

جو کہتا ہے کہ ایمان دل سے پچانا ہے وہ اس لیے کہتا ہے کہ اگر اعتقاد میں کفر ہے اور وہ زبان سے اظہار نہیں کرتا تو وہ کافر ہی رہے گا۔ ایسے ہی جب ایمان کا اعتقاد ہو اور وہ زبان سے اظہار نہیں کرتا تو وہ مومن ہی ہے۔

اور جو کہتا ہے کہ ایمان زبان سے اقرار کرنا اور دل سے بھی جانا ہے تو اس کی دلیل یہ ہے کہ حضرت جبرائیل علیہ السلام حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ایمان کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے جواب فرمایا :

الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر  
والبعث بعد الموت والقدر خيره وشره من الله تعالى .

یعنی ایمان یہ ہے کہ تو اللہ اور اس کے فرشتوں اور کتابوں اور رسولوں اور روز آخراً اور مرنے کے بعد وبارہ اٹھنے پر ایمان لائے، اور اس بات پر کہ ہر اچھی اور بری تقدیر اللہ ہی کی طرف سے ہے۔

یہ سن کر جبرائیل نے کہا: صدقت۔ آپ نے بھی فرمایا۔<sup>(۱)</sup>  
تو جبرائیل سائل تھے، اور صحابہ کرام کی بھری مجلس میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جواب دینے والے۔ اور آپ کا ارادہ صحابہ کرام کو سکھانا اور دین اور شریعت کا ظاہر کرنا تھا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

فُلْ يَأْهِلُ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى گَلِمَةٍ سَوَاءٌ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ (سورة  
آل عمران: ۶۲/۳)

آپ فرمادیں: اے اہل کتاب! تم اس بات کی طرف آجائو جو ہمارے اور تمہارے درمیان کیساں ہے۔

(۱) صحیح ابن حبان: ۱/۳۸۹ حدیث: ۱۲۸..... مصنف عبدالرزاق: ۱/۱۲۷ حدیث: ۷..... مندرجہ ایسا: ۲۰۱۰/۷..... مندرجہ ایسا: ۲۰۱۰/۷..... مندرجہ ایسا: ۱۲۷/۱..... مندرجہ ایسا: ۳۰۱..... مندرجہ ایسا: ۳۵۲/۳..... مندرجہ ایسا: ۲۳۵/۱

تو اس سے ثابت ہوا کہ مخفی کہہ دینے سے وہ مومن تو ہو جاتا ہے؛ مگر یہ قول اس وقت تک صحیح نہیں ہوتا جب تک کہ وہ دل سے اس کی تصدیق نہ کرے؛ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے منافقین کے واقعے میں فرمایا ہے :

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ  
بِمُؤْمِنِينَ ۝ (سورہ بقرہ: ۸۲)

اور لوگوں میں سے بعض وہ (بھی) ہیں جو کہتے ہیں ہم اللہ پر اور یومِ قیامت پر ایمان لائے حالانکہ وہ (ہرگز) مومن نہیں ہیں۔

تواہیان ان میں نہ پایا گیا؛ کیوں کہ ان میں قول کے ساتھ تصدیق نہ تھی؛ لہذا جب قول دل کی تصدیق کے ساتھ پایا جائے گا تب مومن ہوگا۔

محمد بن فضل نے کہتے ہیں کہ میں نے یحییٰ بن عیسیٰ سے سنا کہ وہ مسلم بن سالم کے حوالے سے بیان کرتے تھے :

ما يسرني أن ألقى الله تعالى بعمل من مضى وبعمل من بقي  
وأنا أقول الإيمان يزيد وينقص أو قول أو عمل .

یعنی میں اس بات کو پسند نہیں کرتا کہ اللہ سے اگلے اور پچھلے لوگوں کے اعمال کے ساتھ اس حال میں ملوں کہ میں اس بات کا قائل ہوں کہ ایمان گھستا اور بڑھتا ہے، یا اس بات کا کہ ایمان قول اور عمل کا نام ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 123 : ایمان، مخلوق ہے یا قدیم؟

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: لوگوں نے ایمان کے بارے میں اختلاف کیا ہے۔ بعض نے کہا کہ مخلوق ہے اور بعض نے اسے قدیم کہا ہے۔

مخلوق کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ ایمان زبان سے اقرار کرنا اور دل سے سچ جانا

ہے اور اقرار اور سچ جانابندے کا فعل ہے؛ کیونکہ اقرار زبان کا فعل ہے اور سچ جاننا دل کا فعل ہے، اور بندہ اور اس کے تمام افعال مخلوق ہیں۔ ارشادِ رب العزت ہے :

وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ۝ (سورہ صافات: ۹۶/۳۷)

حالاًکہ اللہ نے تمہیں اور تمہارے (سارے) کاموں کو خلق فرمایا ہے۔

اور قدیم کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ ایمان اس بات کی گواہی دینا ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ قول (یعنی لا الہ الا اللہ) اللہ کا کلام ہے، اور اللہ کا کلام قدیم ہے؛ لہذا جس نے کہا کہ ایمان مخلوق ہے اس نے قرآن کو بھی مخلوق کہا۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اس مسئلے میں حاصل اختلاف یہ ہے کہ جس نے کہا کہ ایمان مخلوق ہے تو اس نے بندے کا فعل اور اس کی زبان کا قول مراد لیا ہے، اور بندے کا قول بے شک سب کے نزدیک مخلوق ہے۔ اور جس نے کہا کہ وہ قدیم ہے تو اس نے کلمہ شہادت مراد لیا اور کلمہ شہادت سب کے نزدیک قدیم ہے؛ مگر یہ تاویل صحیح نہیں ہے کیوں کہ اللہ پر ایمان، نبیوں پر ایمان، کلمہ شہادت پر ایمان اور اسی طرح دیگر باتوں پر بھی تو ایمان ہے تو یہ کیسے ہو گا کہ کلمہ شہادت ایمان ہو جائے؟ لہذا یہ قول غیر درست ہے؛ کیونکہ کلمہ شہادت اللہ کا کلام ایمان نہیں ہو سکتا کیونکہ اس پر ایمان لا یا جاتا ہے نہ کہ وہ ایمان ہے۔

## باب نمبر 124 : قرآن مخلوق ہے یا غیر مخلوق؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: قرآن کے بارے میں لوگوں نے کلام کیا ہے۔ بعض نے کہا کہ قرآن مخلوق ہے، اور مصاحف میں لکھا ہوا ہے۔ یہ پشمری، حسین بخاری اور ان کے پیروکاروں کا قول ہے۔

بعض کہتے ہیں کہ وہ غیر مخلوق ہے اور نہ مصاحف میں لکھا ہوا ہے۔ اس کے قائل ابو عبد اللہ بن کرام، عبد اللہ بن سعید کلابی اور ان کے تبعین ہیں۔

بعض کہتے ہیں کہ وہ اللہ کی وجہ اور اس کا نازل کردہ ہے، اور یہ نہ مخلوق کہتے ہیں اور نہ ہی غیر مخلوق۔ یہ قول جحمن بن صفوان اور اس کے تبعین کا ہے۔

بعض کہتے ہیں کہ مصاحف میں مکتوب، دل میں محفوظ، اور غیر مخلوق ہے۔ یعنی قدیم ہے۔ یہ قول ابراہیم بن یوسف، شفیق زاہد اور ان کے تبعین کا ہے۔ اور یہی قول اہل سنت و جماعت کا ہے اور اسی کو ہم اختیار کرتے ہیں۔

قرآن کو مخلوق کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ اللہ ارشاد فرماتا ہے :

اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ۝ (سورہ زمر: ۳۹)

اللہ ہر چیز کا پیدا کرنے والا ہے۔

اور فرماتا ہے :

إِنَّا جَعَلْنَا قُرْآنًا عَرَبِيًّا ۝ (سورہ زخرف: ۳۲)

پیشک ہم نے اسے عربی (زبان) کا قرآن بنایا ہے۔

نیز فرماتا ہے :

مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذُكْرٍ مِنْ رَبِّهِمْ مُّخَدَّثٌ ۝ (سورہ انبیاء: ۲۱)

ان کے پاس ان کے رب کی جانب سے جب بھی کوئی نئی نصیحت آتی ہے۔

قدیم اور غیر مکتوب کہنے والے اس روایت کی طرف گئے ہیں جو حضرت ابن عباس سے مندرجہ ذیل آیت میں تفسیر ہے :

قُرْآنًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذُكْرٍ عَوَّجٍ ۝ (سورہ زمر: ۳۹)

عربی زبان کا قرآن جس میں اصلاً بھی نہیں۔

کے معنی میں مردی ہے یعنی قرآن قدیم ہے۔

حضرت سفیان بن عینیہ کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے اللہ کے اس فرمان :

**آللہ الخالق والامر** ۰ (سورہ اعراف: ۵۷)

بلاشہہ اُسی کے ہاتھ ہے پیدا کرنا اور حکم دینا۔

کامیٰ یہ بیان کیا ہے کہ خلق سے مراد مخلوق ہے اور امر سے مراد قرآن ہے، جو کہ قدیم ہے، اور اس میں کوئی تکرار نہیں۔

محمد بن ابو بکر ملائی ابو عبد اللہ بن محمد بن جعفر بن محمد بن ازہر سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے ابو بکر بن محمد بن عسکر کو بغداد میں یہ فرماتے ہوئے سنائے کہ ”قرآن اللہ کا کلام قدیم ہے، تو جس نے قرآن کو مخلوق کہا وہ کافر ہے۔ اور جو کہتا ہے کہ لفظ ہے اور تو قف کرتا ہے تو وہ جنگی اور پہلے سے بدتر ہے۔

حضرت سفیان ثوری نے فرمایا :

من قال إن القرآن مخلوق فهو كافر .

یعنی جس نے قرآن کو مخلوق کہا وہ کافر ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مبارک نے بھی یہی کہا کہ جو قرآن کو مخلوق کہتا ہے وہ کافر ہے۔

حضرت مالک بن انس رضی اللہ عنہ سے ایک شخص نے قرآن کو مخلوق کہنے والے کے بارے میں پوچھا تو فرمایا: وہ کافر ہے اس کو قتل کر دو۔

حضورت اجڑا کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

أعوذ بكلمات الله التامات كلها ... (۱)

یعنی میں اللہ کے کلمات کے ساتھ اس کی پناہ مانگتا ہوں جو کہ کامل ہیں۔

اور یہ طے ہے کہ اللہ کے سوا کسی اور سے استحاذہ کرنا منع ہے۔ تو جب آپ نے

(۱) مندرجہ بیان را ہویہ: ۳۵/۵ حدیث: ۲..... مصنف عبد الرزاق: ۵/۱۶۶..... حدیث: ۹۲۴..... جامع الاحادیث سیوطی: ۳۲۳۲/۳۳..... حدیث: ۳۷۲۳..... مندرجہ دوں دلیلی: ۱/۳۰۲..... حدیث: ۱۶۳۶۔

استعاذه کلام اللہ کے ساتھ کیا تو ثابت ہوا کہ وہ قدیم ہے؛ کیوں کہ اللہ کے سوا اور کے ساتھ پناہ مانگنا کچھ کام نہیں آتا۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما رضی اللہ عنہما نے فرمایا: بے شک اللہ نے سب سے پہلے قلم کو پیدا کیا۔ اب اگر اللہ کا کلام مخلوق ہوتا تو ابن عباس یہ کہتے کہ سب چیزوں سے پہلے اللہ نے قرآن کو پیدا کیا؛ کیونکہ حق نے سب چیزوں کو کن کے کلمہ سے پیدا کیا ہے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اس مسئلہ میں اور اس کی مثل دیگر مسائل پر بحث تجھیں نہ کرنا ہی افضل ہے۔ نہ یہ کہے کہ مخلوق ہے یا توقف کرے۔ اس معاملے میں لڑنا جھگڑنا یقیناً نامرادی ہے، اور خاموش رہنا ہی دنیا و آخرت میں باعث سلامتی ہے۔

## باب نمبر 125 : دیدارِ الٰہی

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: لوگوں نے دیدارِ الٰہی کے بارے میں کلام کیا ہے۔ بعض نے کہا کہ اللہ کو نہ دنیا میں دیکھ سکتے ہیں اور نہ آخرت میں۔ بعض کہتے ہیں کہ جنتی قیامت کے دن بے کیف اور بے تشیہ دیکھیں گے جس طرح وہ دنیا میں بے کیف اور بے تشیہ کو پہچان لیتے ہیں، تو ایسے ہی اہل جنت اللہ کو بے کیف اور بغیر تشیہ دیکھیں گے جس طرح اللہ چاہے گا۔

جو شخص یہ کہتا ہے کہ اللہ کا دیدار نہ ہو گا تو وہ اللہ کے اس قول سے دلیل لاتا ہے :

لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ۝ (سورہ انعام: ۱۰۲)

لگا ہیں اُس کا احاطہ نہیں کر سکتیں۔

اللہ نے حضرت موسیٰ کو فرمایا جب کہ حضرت موسیٰ نے عرض کیا :

رَبِّ ارْبَى اَنْظُرْ اِلَيْكَ ۝ (سورہ اعراف: ۱۳۳)

اے رب! مجھے (اپنا جلوہ) دھا کہ میں تیرا دیدار کروں۔

تو جواب میں فرمایا :

لَنْ تَرَانِي ۝ (سورہ اعراف: ۱۳۳/۷)

تم مجھے (براہ راست) ہرگز دیکھنا سکو گے۔  
اور لُنْ، کا لفظ، ہمیکی، کا مقصی ہے۔

دیدارِ الٰہی کا قول کرنے والوں کی دلیل یہ آیت ہے :

وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ۝ (سورہ قیامہ: ۲۵/۲۲)

بہت سے چہرے اُس دن شلگفتہ و توتازہ ہوں گے۔ اور ( بلا جا ب ) اپنے رب (کے حسن و جمال) کو تگ رہے ہوں گے۔

مزید فرمایا :

إِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَ زِيَادَةً ۝ (سورہ یونس: ۲۵/۲۶)

ایسے لوگوں کے لیے جو نیک کام کرتے ہیں نیک جزا ہے بلکہ (اس پر) اضافہ بھی ہے۔

حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ 'زیادۃ' سے مراد اللہ کا بے کیف دیدار ہے۔

اور ایک آیت میں ارشاد فرمایا :

كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمْ يَجُوَبُوْنَ ۝ (سورہ مطہرین: ۸۳/۱۵)

حق یہ ہے کہ بیشک اُس دن انھیں اپنے رب کے دیدار سے (محروم کرنے کے لیے) پس پرده کر دیا جائے گا۔

حضرت جریر بن عبد اللہ بھلی روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے

ارشاد فرمایا :

سُتُرُونَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرُونَ الْقَمَرَ لِلَّةُ الْبَدْرُ لَا تَضَامُونَ فِي

رؤیتہ فی ان استطعتمْ أَن لَا تغلبوا علیٰ صلوٰة قبْل طلوع الشّمْس  
وَقَبْل غُرُوبِهَا فافعلوا .

یعنی تم عنقریب اپنے رب کو دیکھو گے جیسے تم چودھویں رات کے چاند کو  
دیکھتے ہو کہ تم کو اس کے دیکھنے میں کوئی رکاوٹ نہیں ہوتی، تو اگر تم سے ہو سکے  
تو صبح و شام کی نماز میں غفلت نہ کرو تو یہ کام لازمی کرو۔ اس کے بعد آپ نے  
یہ آیت مبارکہ تلاوت فرمائی :

**وَسَيِّخْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طَلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ۝**

(سورہ طہ: ۲۰/۱۳۰)

اور اپنے رب کی حمد کے ساتھ تسبیح کیا کریں طلوع آفتاب سے پہلے اور اس  
کے غروب سے قبل۔<sup>(۱)</sup>

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: میں نے محمد بن فضل سے، اور انہوں نے فارس  
بن مردویہ سے سنا ہے کہ علی بن عاصم نے فرمایا: اہل سنت و جماعت اس امر پر متفق ہیں کہ  
اللہ کو دنیا میں کوئی نہیں دیکھے گا اور بے شک جنتی قیامت کے دن اس کا دیدار کریں گے۔  
واللہ تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 126 : صحابہ کرام کی بابت

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: عقل مند کو چاہیے کہ صحابہ کرام کے حق میں اچھی  
بات کہے، اور کسی ایک کا بھی برائی سے ذکر نہ کرے؛ تاکہ اس کا دین سلامت رہے۔  
حضرت عبد اللہ بن مغفل بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

(۱) صحیح بخاری: ۹/۲۷..... صحیح مسلم: ۱/۲۳۲..... سنن ابو داود: ۳/۲۷..... سنن ابو داود: ۳/۲۷..... حدیث: ۲/۲۳..... سنن ابن ماجہ: ۱/۲۳..... سنن ابو عوانہ: ۱/۳۱۷..... حدیث: ۱/۱۱۲..... سنن  
جیردی: ۲/۳۵۰..... حدیث: ۷/۹۹.

اللہ اللہ فی اصحابی لا تتخذوهم غرضا بعدي فمن  
أحبهم فبھی أحبهم ومن أبغضهم فبیغضی أبغضهم ومن  
آذاهم فقد آذانی ومن آذانی فقد أذى الله ومن أذى الله  
یوشک ان باخذہ . (۱)

یعنی میرے صحابہ کے بارے میں اللہ سے ڈرو اور انہیں برائی کا نشانہ نہ  
بناؤ۔ جو ان کو دوست رکھے گا تو میں بھی اسے دوست رکھوں گا، اور جو ان سے  
بغض رکھے گا تو میں بھی اس سے بغض رکھوں گا۔ اور جس نے ان کو تکلیف  
پہنچائی اس نے مجھے ایذا دی اور جس نے مجھے ایذا دی اس نے اللہ کو ایذا دی،  
اور جس نے اللہ کو ایذا دی تو جلد ہی اللہ اس کی گرفت کرے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں نبی کریم صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِذَا ذَكَرُوا الْقَدْرَ فَامْسَكُوا وَإِذَا ذَكَرُوا النَّجُومَ فَامْسَكُوا  
وَإِذَا ذَكَرُوا أَصْحَابَيِ الْمَسْكَوَةِ فَامْسَكُوا .

یعنی جب تقدیر کا ذکر آئے تو چپ رہو اور جب نجوم کا ذکر ہو تو چپ رہو اور  
جب میرے صحابی کا ذکر ہو تو بھی چپ رہو۔

حضرت علی المرتضی کرم اللہ وجوہہ کے بارے میں آتا ہے کہ آپ نے بر سر منبر فرمایا :  
خیر هذه الامة بعد نبینا أبوبکر و خيرها بعد أبي بكر عمر  
والله لو شئت لسميت الثالث . (۲)

(۱) سنن ترمذی: ۵/۲۹۶ حديث: ۳۸۲۲..... صحیح ابن حبان: ۱/۱۶..... مندرجہ ذیل:  
حدیث: ۲۲۲/۷..... مندرجہ ذیل: ۲۵۲..... مندرجہ ذیل: ۵۲۵: ۳۲  
حدیث: ۱۶۹/۲۰۵۳۹..... مندرجہ ذیل: ۱/۱۳۶..... مندرجہ ذیل: ۵۲۵:-

(۲) مندرجہ ذیل: ۱/۳۱۱ حديث: ۲۱۰۹..... مندرجہ ذیل: ۲/۱۳۰..... مصنف ابن ابی شیبہ:  
حدیث: ۱۲/۳۲۶۱۳..... مندرجہ ذیل: ۲/۲۲۳..... مندرجہ ذیل: ۱۲/۸۷۹:-

یعنی ہمارے نبی مکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد اس امت میں ابو بکر افضل ہیں، اور ان کے بعد حضرت عمر افضل ہیں۔ اللہ کی قسم! اگر میں چاہوں تو تیسرے کا نام بھی بتا دوں۔

بعض نے کہا کہ تیسرے سے مراد حضرت عثمان غنی ہیں اور بعض نے کہا کہ حضرت علی نے خود اپنی ذات مرادی۔

حضرت محمد بن فضل فرماتے ہیں کہ اس بات پر سب کا اتفاق ہے کہ اس امت میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد حضرت ابو بکر بہتر ہیں، پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہما کا مقام ہے۔ اور حضرات عثمان و علی رضی اللہ عنہما کے بارے میں اختلاف ہے؛ لیکن ہم کہتے ہیں کہ پھر حضرت عثمان اور پھر حضرت علی۔

نبی اکرم علیہ السلام کے تمام اصحاب اچھے اور نیک ہیں اور ہم سب کو اچھا کہتے ہیں۔ حضرت ابراہیم تختی سے صحابہ کرام کی لڑائیوں کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا: ان سے ہمارے ہاتھ محفوظ رہے، اب ہم اپنی زبانوں کو آسودہ نہیں کرتے۔

حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ نبی مکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

لا يجتمع حب هؤلاء الأربعاء إلا في قلب مؤمن . (۱)

یعنی ان چاروں کی محبت سوائے مون کے کسی اور دل میں جمع نہیں ہو سکتی۔

(یعنی ابو بکر، عمر، عثمان اور علی)

ابو اسحاق ہمدانی نے رفع سے روایت کی کہ حضرت علی نے فرمایا: میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنائے:

إِنَّ اللَّهَ أَمْرَنِي أَنْ أَتَخْذُ أَبَا بَكْرٍ وَلِيَا وَعُمَرَ وَشِيرَا وَعُثْمَانَ  
مَسْنَدًا وَعَلَيَا ظَهِيرًا .

(۱) مسندر عبد بن حمید: ۳۲۶..... مسندر الشافعی: ۳/۲۹۷..... حدیث: ۲۳۱۲..... الـ حادیـ الشافـی: ۸۰/۳ حدیث: ۳۹۹۳..... الطالب العالی: ۲۲۳۰..... مسندر الشافعی: ۲۷۲/۱۶..... حدیث: ۳۹۹۳۔

یعنی بے شک اللہ تعالیٰ نے مجھے حکم فرمایا ہے کہ میں ابو بکر کو دوست رکھوں، عمر کو مشیر، عثمان کو نکریہ گاہ اور علی کو پشت پناہ بناؤں۔ (۱)

مزید فرمایا :

هم أربعة أخذ الله مياثاقهم في ألم الكتاب لا يحبهم إلا مؤمن  
تقى ولا يبغضهم إلا فاجر شقي فهم خلائف نبوتي وع ضد ديني  
ودنياً وعصمة أمري ومعدن حكمتي فلا تقاطعوا ولا  
تحاسدوا . (۲)

یعنی یہ چار ہیں جن سے اللہ نے ام الکتاب میں اقرار لیا ہے کہ جو مومن ترقی  
ہے وہ ان سے محبت رکھے گا اور جو بدکار و بدجنت ہے وہ ان سے بغض رکھے  
گا۔ اور یہ میری نبوت کے خلیفہ ہیں، اور میرے دین و دنیا کے بازو ہیں، اور  
میرے امتی کے لیے بچاؤ ہیں اور میری حکمت کے سرچشمہ ہیں؛ لہذا ان سے  
قطع تعلق مت کرو اور ان سے حسد نہ رکھو۔

حضرت ابو زیر جابر بن عبد اللہ سے روایت ہے کہ حضور اکرم علیہ السلام نے فرمایا :  
أبوبکر و زیری والقائم في أمتی من بعدي و عمر حببي و  
عثمان ختنی و علي أخي و صاحب لوانی . (۳)

یعنی ابو بکر میرا وزیر ہے اور میرے بعد میری امت کا سنبھالنے والا ہے۔ عمر  
میرا حبیب ہے۔ عثمان میرا داماد ہے، اور علی میرا بھائی ہے اور میرے جہنمثے  
کامالک ہے۔

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۳۲۲/۲۳..... کنز العمال: ۱۱/۲۲۹..... حدیث: ۳۲۰۶۵..... مندر  
فردوس دلیلی: ۳۱۲/۵..... حدیث: ۸۲۹۵..... الملاع المصنوعہ: ۱/۳۵۰۔

(۲) جامع الاحادیث سیوطی: ۳۲۲/۲۳..... کنز العمال: ۱۱/۲۲۹..... حدیث: ۳۲۰۶۵۔

(۳) ذخیرۃ الحکاظ: ۱/۲۰۷..... حدیث: ۲۷..... الفوائد الجوود: ۱/۳۸۲..... حدیث: ۱۰۲..... مکن ابن جوزی اور امام ذہبی  
وغیرہ نے اسے اپنی موضوعات میں موضوع قرار دیا ہے۔ اللہ رسولہ اعلم۔ چراکوئی۔

محمد بن جبیر اپنے والد حضرت جبیر بن مطعم سے روایت کرتے ہیں کہ ایک عورت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی اور آپ نے کسی امر میں اس کو حکم فرمایا تو اس عورت نے عرض کیا: اگر میں آپ کو نہ پاؤں تو آپ نے فرمایا:

إن لم تجديني فائنى أبابكر . (۱)  
یعنی اگر تم مجھے نہ پاؤ تو ابو بکر کے پاس آنا۔

ابو عصمه نوح بن ابی مریم بیان کرتے ہیں کہ میں نے امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ سے پوچھا کہ اہل سنت و جماعت کون ہیں؟ تو انہوں نے جواب دیا:

من فضل أبابكر و عمر و أحب عثمان و عليا، ورأى  
المسح على الخفين ولا يكفر أحدا من الأمة بذنب، وآمن  
بالله خيره و شره من الله عزوجل ، ولا ينطق في الله بشيء،  
ولا يحرم نبيذ التمر .

یعنی جو حضرت ابو بکر، حضرت عمر کو افضل جانے، حضرت عثمان اور حضرت علی سے محبت کرے، موزوں پر مسح کو جائز سمجھے، کسی کی لگناہ کی وجہ سے تغیر نہ کرے، اچھی بڑی تقدیر پر ایمان رکھے، امورِ الہی میں کچھ نہ بولے اور نبیذ تمر کو تراجم نہ کہے۔

## باب نمبر 127 : تقدیر کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اگر تجھ سے ہو سکے تو تقدیر کے مسئلے میں کبھی مت الجھنا؛ کیوں کہ اس میں بحث کرنے سے منع کیا گیا ہے۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

(۱) صحیح بخاری: ۵/۵ حدیث: ۳۶۵۹.....صحیح مسلم: ۱۸۵۲/۳.....سنن ترمذی: ۲۱۵/۵ حدیث: ۳۶۷۶۔

إِذَا ذُكِرَ الْقَدْرُ فَأُمْسِكُوا وَإِذَا ذُكِرَ النَّجُومُ فَأُمْسِكُوا وَإِذَا  
ذُكِرَ أَصْحَابِي فَأُمْسِكُوا . (۱)

یعنی جب تقدیر کا ذکر ہو تو چپ رہیں اور جب تاروں کا ذکر ہو تو چپ رہیں  
اور جب میرے صحابی کا ذکر ہو تو خاموش رہیں۔  
یعنی ان تینوں کے بارے بحث و تجھیص کرنے سے گریز کریں۔

روایت میں آیا ہے کہ حضرت عزیز علیہ السلام نے اللہ کی بارگاہ میں تقدیر کی بابت  
سوال کیا اور عرض کی، اے میرے رب! نیکی اور بدی کا تو نے پیانہ مقرر کر رکھا ہے، لہذا جو  
لوگ بدی کرتے ہیں انہیں تو عذاب کرے گا۔

اللہ نے حضرت عزیز کی طرف وہی پیچھی کہ اے عزیز! آئندہ اس مسئلے میں تم مجھ سے  
سوال نہ کرنا۔ اگر اس ممانعت کے باوجود آپ نے مجھ سے سوال کیا تو آپ کا نام انبیا کے  
دفتر سے نکال دیا جائے گا۔

حضور نبی رحمت علیہ السلام سے اس بارے میں بہت سی احادیث وارد ہیں کہ آپ  
نے فرمایا :

الْقَدْرُ خَيْرٌ وَ شَرُّهُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى .

یعنی بے شک اچھی اور بڑی تقدیر اللہ ہی کی طرف سے ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عمر بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے جبرئیل  
نے ایمان کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے فرمایا :

أَن تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكِتَابِهِ وَرَسُولِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْقَدِيرِ  
خَيْرٌ وَ شَرٌّ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى وَالْبَعْثَ بَعْدَ الْمَوْتِ .

(۱) مجمع کبیر طراوی: ۹۶/۲ حدیث: ۱۳۲۸..... بغية الباحث عن زوائد من الدر المختار: ۷۲۸/۲: ۷۲۲ حدیث: ۷۲۲..... الجامع الصغير: ۱/۳۶۱ حدیث: ۲۱۵..... جامع الاحادیث سیوطی: ۱۵۲/۳: ۱۹۵۱۔

یعنی یہ کہ تو ایمان لائے اللہ پر، اس کے فرشتوں پر، اس کی کتابوں پر، اس کے رسولوں پر، یوم قیامت پر اور اس بات پر کہ اچھی اور بری تقدیر اللہ ہی کی طرف سے ہے، نیز مرنے کے بعد دو بارہ زندہ ہونے پر۔ (۱)

حضرت عمر بن شعیب اپنے والد سے اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ ہم حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر تھے تو حضرت ابو بکر اور حضرت عمر رضی اللہ عنہما کچھ لوگوں کے ساتھ آئے، جب قریب آئے تو سب نے حضور کو سلام کیا۔ بعض لوگوں نے کہا: یا رسول اللہ! حضرت ابو بکر نے کہا کہ نیکیاں اللہ کی طرف سے ہیں اور برائیاں ہماری طرف سے۔ اور حضرت عمر نے کہا کہ بھلا بیاں اور برائیاں سب اللہ کی طرف سے ہیں۔

تو بعض لوگوں نے حضرت ابو بکر کی پیروی کی اور بعض لوگوں نے حضرت عمر کی۔ یہ سن کر آپ نے فرمایا:

ساقضی بینکما بما قضی اللہ به بین جبریل و میکائیل، فاما جبریل فقال مثل مقالعك يا عمر، وأما میکائیل فقال مثل مقالتك يا أبابکر. قال جبریل: إذا اختلف أهل السماء واختلف أهل الأرض فهلم نتحاكم إلى إسرافیل فقصاص عليه القصة قضی بینهما أن القدر خیره و شره من اللہ تعالیٰ.

یعنی میں تمہارا فیصلہ کروں گا جیسے اللہ نے حضرت جبریل اور میکائیل کے مابین فیصلہ کیا۔ جبریل نے ویسا کہا جس طرح اے عمر تو نے کہا، اور میکائیل نے ایسا کہا جس طرح اے ابو بکر تو نے کہا۔ تو جبریل نے کہا کہ آسمان والے اختلاف میں پڑے ہیں اور جب آسمان والوں نے اختلاف کیا تو زمین

(۱) صحیح ابن حبان: ۱/۳۸۹ حدیث: ۱۶۸..... مصنف عبدالرازاق: ۱/۱۲۷ حدیث: ۲۰۱۰۷..... مندرجاتی: ۱/۲۲۱ حدیث: ۲۱..... مندرجات عبد بن حمید: ۱/۱۲۲ حدیث: ۱..... مندرجات شامیین: ۳/۳۵۲ حدیث: ۲۲۵۱۔

والوں نے بھی اختلاف کیا تو آؤ اسرائیل کے پاس فیصلے کے لیے چلیں۔  
جریئل اور میکائیل نے اسرائیل سے سارا قصہ بیان کیا تو اسرائیل نے ان  
دونوں کا فیصلہ کر دیا کہ بے شک اچھی اور بری تقدیر اللہ کی طرف سے ہے۔

پھر فرمایا :

فھذَا قضائِي .

اور یہی میرا فیصلہ بھی ہے۔

پھر حضور قدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

بَا أَبَابَكْرَ لَوْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ لَا يَعْصِي فِي أَرْضِهِ لَمْ يَخْلُقْ  
إِبْلِيسَ لَعْنَهُ اللَّهُ .

یعنی اے ابو بکر! اگر اللہ چاہتا کہ زمین پر کوئی اس کی نافرمانی نہ کرے تو وہ  
ابلیس ملعون کو پیدا ہی نہ کرتا۔ (۱)

## باب نمبر 128 : راضی کون ہیں؟

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت علی المرتضی شیر خدا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے  
ارشاد فرمایا :

يَهْلِكُ فِي اثْنَانِ مَحْبُ مَفْرُطٍ وَمِبْغَضٍ مَفْرُطٍ .

یعنی دو شخص ہلاکت میں ہیں: ایک محبت میں حد سے بڑھنے والا اور دوسرا  
دشمنی میں حد سے بڑھنے والا۔

حضرت علی المرتضی کرم اللہ وجوہ نے مزید فرمایا :

(۱) الالی المصنوعہ: ۲۳۳/۱۔ لیکن حضرت مجید بن محبین علیہ الرحمہ نے اسے موضوع و باطل قرار دیا ہے۔ اللہ  
رسول اعلم۔

يخرج في آخر الزمان قوم ينتحلون شيعتنا وليسوا من  
شيعتنا لهم نبز يقال لهم الروافض، فإذا لقيتموهם فاقتلوهم  
فإنهم مشركون.

یعنی آخر زمانہ میں ایک قوم نکلے گی اور وہ میرے شیعہ کھلائیں گے (یعنی  
میرا گروہ) مگر وہ دراصل میرے شیعہ نہ ہوں گے، اور ان کی ایک پہچان یہ  
ہوگی کہ لوگ انھیں رافضی کہیں گے؛ لہذا جب تم کو یہ لوگ میں تو ان کو مار ڈالو،  
بے شک وہ مشرک ہیں۔

حضرت میمون بن مہران حضرت ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اکرم صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

يكون في آخر الزمان قوم ينبعون بالروافض يرفضون  
الإسلام ويلفظونه فاقتلوهم فإنهم مشركون . (۱)

یعنی آخر زمانہ میں 'رافضی' نامی ایک قوم ہوگی، اسلام سے ان کا کوئی  
تعلق نہ ہوگا، وہ اس کو پھیک دیں گے، لہذا ان کو مار ڈالو، بے شک وہ  
مشرک ہیں۔

منقول ہے کہ جس نے صحابہ کو گالی دی وہ کافر ہے اور جس نے ان سے بغض رکھا وہ  
رافضی ہے۔ بتایا جاتا ہے کہ خلیفہ ہارون رشید نے مذکورہ حدیث کے موافق اپنے دور میں  
رافضیوں کا قتل عام کیا۔

حضرت عامر شعی فرماتے ہیں: رافضی لوگ زندگیت کی سیرت ہیں؛ کیوں کہ  
میں نے جس رافضی کو دیکھا زندیق ہی دیکھا۔

(۱) مسند عبد بن حميد: ۲۹۸..... مسند جامع نوری: ۲۰۲..... مسند حدیث: ۷۰۸..... مجمع الزوائد: ۷۴۹/۹

## باب نمبر 129 : پہلے نماز یا کھانا؟

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جب آدمی کے سامنے کھانا رکھا جائے اور نماز کے لیے اقامت کہی جا چکی ہو تو کھانے سے فراغت حاصل کرنے میں کچھ حرج نہیں، پھر نماز پڑھ لے جبکہ وقت جاتے رہنے کا خوف نہ ہو؛ اس لیے کہ اگر نماز کے لیے کھانا شروع کرنے سے قبل کھڑا ہو جائے گا تو دل کھانے میں مشغول رہے گا؛ لہذا اگر یہ کھانا کھارہ ہے اور دل اس کا نماز میں مشغول ہے تو یہ اس سے بہتر ہے کہ وہ تو نماز میں ہو اور دل کھانے میں مشغول ہو۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے ساتھ ایک مرتبہ ایسا ہوا کہ نماز کا وقت ہو چکا تھا، ٹھیک اسی وقت کھانا لادیا گیا، تو آپ نے فرمایا کہ نفس اومہ کی طرف سے شروع کیا جائے (یعنی پہلے کھانا کھایا جائے)۔

حضرت نافع حضرت ابن عمر سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

إِذَا كَانَ أَحَدُكُمْ عَلَى طَعَامٍ فَلَا يَعْجَلْنَ حَتَّى يَقْضِيَ حَاجَتَهُ  
مِنْهَا وَإِنْ أَقِيمَتِ الصَّلَاةُ . (۱)

یعنی جب تم میں سے کوئی کھانا کھائے تو ہرگز جلدی نہ کرے یہاں تک کہ اس سے فارغ نہ ہو لے؛ اگرچہ نماز کے لیے اقامت ہو جائے۔

حضرت عبد اللہ بن ارقم بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:  
إِذَا حَضَرَ أَحَدُكُمُ الصَّلَاةَ وَحَضَرَ الغَائِطَ فَابْدُأْ وَآبِلْغَ إِلَيْهِ . (۱)

(۱) صحیح ابن خزیم: ۲۷/۳: حدیث: ۹۳۶۔

(۲) صحیح ابن خزیم: ۲۵/۲: حدیث: ۹۳۲.....جامع الاحادیث سیوطی: ۲۹/۳: حدیث: ۱۷۹۹.....البداری  
فی تعریج الاحادیث والآثار الواقعۃ فی الشرح الکبیر: ۳۲۹/۳۔

یعنی جب نماز کا وقت ہوا اور تم میں سے کسی کو پاخانہ کی حاجت ہو تو پہلے رفع حاجت کر لے۔

ایک حدیث پاک میں یہ بھی آتا ہے کہ تاجدارِ کائنات علیہ السلام نے ارشاد فرمایا :  
لا يصلی أحد کم وهو زناع . (۱)  
یعنی تم میں سے کوئی نماز نہ پڑھے، اگر پیشاب کا زور ہو۔  
ان سب احادیث کا مفاد یہ ہے کہ دل نماز ہی کی طرف مشغول رہے۔

## باب نمبر 130 : سفر سے رات میں لوٹنا کیسا؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جس وقت آدمی سفر سے لوٹے تو مستحب ہے کہ اپنے گھر میں دن کے وقت آئے، رات کے وقت نہ آنا چاہیے کہ گھروالے غفلت میں ہوں۔  
حضرت جابر بن عبد اللہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:  
إذا جاء أحدكم من الغيبة فلا يطرقن أهلة ليلا . (۲)  
یعنی جب تم میں سے کوئی سفر سے لوٹے تو رات کے وقت اپنے گھر میں نہ آئے۔

دوسری حدیث میں آیا ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک غزوہ سے واپس تشریف لائے تو آپ نے اپنے اصحاب کو فرمایا کہ رات کو اپنے گھروں میں نہ داخل ہونا؛ مگر دو شخص رات کو اپنے گھر میں آئے تو ہر دونے اپنی بیوی کے پاس ایک شخص کو بیٹھے ہوئے پایا۔

(۱) مسن الدین: ۱۳۷/۱: حدیث: ۲۹۷۔..... خلاصۃ الاحکام فی مہمات السنن و قواعد الاسلام: ۳۹۰/۱: حدیث: ۱۴۲۹۔

(۲) صحیح بخاری: ۳۹/۷: حدیث: ۵۲۲۲۔..... صحیح مسلم: ۱۵۲۸/۳: حدیث: ۱۵۲۸۳۔..... سنن داری: ۳۵۲/۲: حدیث: ۲۶۳۱۔..... صحیح ابن حبان: ۲۶۹/۲: حدیث: ۲۵۲۸۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ یہ نبی استحب آہے، حرام نہیں ہے؛ لہذا افضل یہ ہے کہ اپنے گھر میں خبر کر دے کہ سب درست ہو رہے ہیں، اور اگر خبر نہ کرے اور ان کی بے خبری میں آگیا تو یقیناً اس نے سنت کو ترک کیا؛ تاہم یہ حرام نہیں۔

## باب نمبر 131 : بارش کے وقت نماز کا حکم

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: کسی شخص کا گھر مسجد سے دور ہو اور بارش میں مسجد کی طرف جانے میں اپنی جان کو ضرر پہنچنے کا خوف ہو تو اس کو گھر میں نماز پڑھنے لینے میں کوئی حرج نہیں؛ کیوں کہ اس باب میں رخصت آئی ہے؛ چنانچہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

إِذَا ابْتَلَتِ النَّعَالُ فَالصَّلَاةُ فِي الرَّحَالِ . (۱)

یعنی جب جوتیاں تر ہونے لگیں تو نماز گھر میں پڑھلو۔

اس میں رخصت اس لیے ہی ہے کہ ان کی جوتیاں عربی تھیں، اگر وہ بارش میں نکلتے تو ان کی جوتیاں خراب ہو جاتیں اور ان کے پاس کپڑے تھوڑے تھے اور اکثر اوقات ان کو سردی تنگ کرتی تھی؛ اس لیے ان کو اپنے گھر میں نماز پڑھنے کی رخصت دی گئی۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ آپ کاموڈن ایک روز بارش میں اذان کہہ رہا تھا تو آپ نے فرمایا کہ اذان میں کہہ دے کہ اپنے گھروں میں نماز پڑھلو۔ چنانچہ جب موڈن نے ایسا ہی کیا تو لوگ ان کی طرف دیکھنے لگے تو آپ نے کہا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا حکم اس بارے میں ایسے ہی ہے۔

حضرت نافع حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہم سے روایت کرتے ہیں کہ حضور سرور اقدس

(۱) مسند شافعی: حدیث ۲۶۰۔ ۱۸۵..... البدر لمیر فی تحریج الشرح الکبیر: ۳۱۹/۳۔

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جب سخت سردی دیکھتے یا بارش برستی دیکھتے تو اپنے گھر میں نماز پڑھ لیا کرتے تھے اور موذن کو حکم دیتے کہ نماز کے لیے آذان کہے اور آذان کے آخر میں یہ بات کہہ دے :

فِي الرَّحَالِ فِي الْلَّيْلَةِ الْمُطَهِّرَةِ . (۱)  
یعنی بارش برستی رات میں نماز گھر میں ہی پڑھلو۔

## باب نمبر 132 : گھنٹی کی کراہت

حضرت ابن عمر حضرت اُم حیبہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

العِيرُ الَّتِي فِيهَا الْجُرْسُ لَا تَصْحُبُهَا الْمَلَائِكَةُ . (۲)  
یعنی جس قافلہ میں گھنٹی ہے اس کے ساتھ فرشتے نہیں ہوتے۔

حضرت خالد بن معدان بھی بیان کرتے ہیں کہ حضور تاجدار کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک سواری کو دیکھا کہ اس پر گھنٹی ہے تو آپ نے فرمایا :

تُلُكَ مَطِيَّةُ الشَّيْطَانِ .  
یعنی یہ شیطان کی سواری ہے۔

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ بیان کرتی ہیں کہ ان کے پاس ایک عورت آئی اور اس کے ساتھ ایک بچہ پاؤں میں گھونگھروپہنے ہوئے تھا تو آپ نے فرمایا :

(۱) سنن ابو داؤد: امر ۳۱۱ حدیث: ۱۰۶۳..... سنن ابن ماجہ: ۱۳۰۲/۱ حدیث: ۹۳۷..... سنن نسائی: ۳۳۲/۲ حدیث: ۲۵۲..... صحیح ابن توزیہ: ۸۸/۳ حدیث: ۱۹۵۵۔

(۲) سنن داری: ۳۷۳/۲ حدیث: ۲۶۷۵..... صحیح ابن حبان: ۱۰/۵۵۳ حدیث: ۳۷۰۰..... مندرجہ ذیل موصی: ۱۳/۳۶۷ حدیث: ۷۱۳۳..... مندرجہ ذیل موصی: ۲۲۸/۳ حدیث: ۲۹۔

آخر جو منفر الملائكة .

یعنی اس کو نکالاں سے فرشتوں کو نفرت آتی ہے۔

تو اس نے نکال دیا۔

حضرت عامر بن عبد اللہ ایک مورت ریحانہ سے روایت کرتے ہیں کہ اس نے کہا کہ  
میں حضرت عمر کے پاس حاضر ہوئی اور میرے پاس ایک پچھہ تھا جو پاؤں میں گھونکھرو پہنے  
ہوئے تھا، تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

أخبری مولاک بآن هذا للشیطان .

یعنی اپنے مالک سے کہہ دے کہ یہ شیطان کے کام ہیں۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ علماء کرام نے جانوروں کو گھونکھرو پہنانے کو  
جاز کہا ہے جبکہ ان میں لوگوں کی کوئی منفعت ہو؛ کیوں کہ حدیثین کھلیل کود کے بارے  
میں وارد ہوئی ہیں؛ لیکن جب اس میں کوئی نفع یا مصلحت ہو تو کچھ حرج نہیں۔

## باب نمبر 133 : تعزیت کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: مصیبت زدہ کی تعزیت کرنا اچھا ہے، اور اس  
میں ثواب ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

حق المُسْلِم عَلَى الْمُسْلِم أَن يَعْزِيزَه إِذَا أَصَابَهُ مُصِيبَةٌ .

یعنی مسلمان کا مسلمان پر حق ہے کہ جب اس کو مصیبت پہنچ تو اس سے  
تعزیت کرے۔

حضرت معاویہ بن قرہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم کے اصحاب میں سے ایک شخص غائب ہو گیا، آپ نے اس کا حال دریافت کیا تو

لوگوں نے کہا کہ اس کا ایک بیٹا مر گیا ہے تو آپ نے فرمایا :

قوموا ان نعزیہ .

یعنی چلو اس کی تعزیت کر آئیں ۔

چنانچہ ہم انھ کراں کی تعزیت کے لیے گئے ۔

مصیبت والے گھر میں یا مسجد میں تین دن تک بیٹھیں تو کچھ حرج نہیں، کہ لوگ آکر وہاں ان کی تعزیت کریں ۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں آتا ہے کہ جب آپ کے پاس حضرت جعفر بن ابی طالب، زید بن حارث، اور حضرت عبد اللہ بن رواحد رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے شہید ہونے کی خبر پہنچی تو آپ مسجد میں تشریف فرمائے اور لوگ آپ کے پاس آ کر تعزیت کرتے تھے۔

گھر کے دروازے پر بیٹھنا مکروہ ہے؛ کیوں کہ یہ جاہلیت کا طریقہ ہے اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس سے منع فرمایا ہے۔

### باب نمبر 133 : گھوڑ سواری کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: آپس میں گھوڑ دوڑ کرنے میں کچھ حرج نہیں، اور گھوڑ دوڑ یہ ہے کہ گھوڑے چھوڑے جائیں اور دیکھیں کہ ان میں سے کون آگے نکلا ہے۔ ہاں! اگر یہ بغیر عوض اور شرط کے ہو تو کچھ مضائقہ نہیں۔

اگر کسی شرط پر دوڑائے گئے تو اس کی دو صورتیں ہیں: اگر ان دونوں نے کہا کہ جو ہم سے آگے نکل جائے گا تو اس کو یہ دینا ہو گا، تو یہ جائز نہ ہو گا کہ یہ جو اہے۔ اور اگر دونوں نے کہا کہ اگر میرا گھوڑا نکل گیا تو میں تجھ سے یہ لے لوں گا اور اگر تیرا گھوڑا آگے نکل گیا تو

کچھ نہیں، تو یہ جائز ہے۔ یعنی اگر عوض دونوں طرف میں سے ایک طرف ہو تو جائز ہے اور اگر دونوں طرف عوض ہے تو جائز نہیں۔

اگر چاہیں کہ دونوں طرف سے عوض جائز ہو جائے تو چاہیے کہ حلال کرنے والا یعنی تیرا شخص داخل کر لیں اور یہ کہیں کہ اگر میرا گھوڑا آگے نکل جائے تو میں تمھسے یہ لوں گا اور اگر تیرا گھوڑا آگے نکل گیا تو میں تجھ کو یہ دوں گا اور اگر یہ تیرا گھوڑا آگے نکل گیا تو اس پر کچھ نہیں، تو یہ جائز ہے بلکہ تیرا اس کے ساتھ دوڑ سکتا ہے اور اس میں قوت ہے۔

حضرت مجاهد روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

لَا تَحْضُرُ الْمَلَائِكَةُ شَيْئًا مِّنْ لَهْوِكُمْ إِلَّا النَّضَالُ وَالرَّهَانُ

وسبق الخيل .<sup>(۱)</sup>

یعنی فرشتے تمہارے کسی کھیل میں موجود نہیں ہوتے؛ مگر نصال اور دھان

یعنی تیر چھینکنے اور گھوڑا دوڑانے میں۔

حضرت زہری روایت کرتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانہ میں لوگ گھوڑے اور اونٹ دوڑایا کرتے تھے نیز آپس میں اپنے چیزوں سے دوڑ کر مقابلے کیا کرتے تھے۔

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ حضور تاجدار کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی عضباء نامی ایک اونٹی تھی، جو چیچے نہ رہتی تھی؛ چنانچہ ایک مرتبہ ایک اعرابی اپنی جوان اونٹی پر سوار آیا، اور اس سے آگے بڑھ گیا تو مسلمانوں پر یہ بات گراں گزری تو سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

حَقٌ عَلَى اللَّهِ أَنْ لَا يَرْتَفِعَ شَيْئًا مِّنَ الدُّنْيَا إِلَّا وَضَعُهُ.

(۱) ذخیرۃ الحکاۃ: ۲۲۶۸/۳: حدیث: ۵۷۱۹۔

(۲) صحیح بخاری: ۳۲/۳: حدیث: ۲۸۷۲..... صحیح ابن حبان: ۲/۲۷۳: حدیث: ۳۷۷..... مسن ابو یعلی موصی: ۸۶/۳۸۶ حدیث: ۳۷۳۱..... جامع الاصول فی احادیث الرسول: ۵/۴۰۵: حدیث: ۳۰۳۸۔

یعنی اللہ جس شے کو دنیا میں اونچا کرتا ہے اس کو نیچا بھی کرتا ہے۔

حضرت ہشام بن عروہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت عائشہ سے مسابقت کی تو حضرت عائشہ آگے نکل گئیں، پھر جب وہ کچھ فربہ ہو گئیں، اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان سے مسابقت کی تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آگے نکل گئے تو آپ نے فرمایا :

یا عائشہ ہذہ بتلک . (۱)

یعنی اے عائشہ! یہ اس دن کا بدله ہے۔

حضرت امام مالک حضرت مجیب بن سعید سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت سعید بن مسیب نے فرمایا کہ گھوڑا دوڑانے میں کچھ حرج نہیں جب اس میں کوئی محلل (یعنی حلال کرنے والا تیرا شخص) آجائے۔

فقیہ ابواللیث فرماتے ہیں: مسابقت میں یہ فائدہ ہے کہ لوگ لڑائیاں کرتے تھے اور مسابقت میں چستی کا اظہار ہے، اور اس سے نفس محنت کا عادی ہوتا ہے اور لڑانے کی قابلیت پیدا ہوتی ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مردی ہے کہ آپ نے حضرت ابو بکر اور حضرت عمر سے مسابقت کی تو آپ آگے نکل گئے، ابو بکر کا گھوڑا بالکل قریب رہا، اور حضرت عمر کا گھوڑا مٹھر گیا۔ اس کا مفہوم یہ تکلا کہ حضرت ابو بکر کے گھوڑے کا سر حضور علیہ السلام کے گھوڑے کی دم کے پیچھے تھا، اور دصلوی، چوتھی کی جگہ کو کہتے ہیں۔

(۱) سنن ابو داؤد: ۳۳۷۲ حدیث: ۲۵۸۰..... صحیح ابن حبان: ۱۰: ۵۲۵ حدیث: ۳۶۹۱..... منجدی: ۱۲۸/۱ حدیث: ۲۶۱..... سنن نسائی الکبری: ۳۰۲/۵ حدیث: ۸۸۹۶/۸۸۸۸۔

## باب نمبر 135 : خوشی کے موقع پر شکر بکھیرنا کیسا؟

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: نکاح کے موقع پر یا امیروں اور لشکروں وغیرہ پر شکر بکھیرنے کے تعلق سے مختلف آراء ہیں۔ بعض نے کہا کہ جائز ہے اور بعض نے کہا کہ ناجائز ہے۔ جبکہ بعض نے کہا کہ شادی وغیرہ میں تو جائز ہے؛ لیکن امیروں وغیرہ پر جائز نہیں۔ مکروہ کہنے والوں کی دلیل یہ روایت ہے جو حضرت محمد حضرت انس سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے لثانے اور لوٹنے سے منع فرمایا اور آپ کا ارشادِ عالیٰ ہے :

من انتهب فليس منا . (۱)

یعنی جو کوئی لوٹے گا وہ ہم میں سے نہیں۔

حضرت عدی بن ثابت، حضرت عبداللہ بن یزید خطبی سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مثلہ کرنے اور لوٹنے سے منع فرمایا ہے۔

حضرت ابن مسعود کے بارے میں آتا ہے کہ جب بچوں پر شکر بکھیری جاتی تو وہ اپنے بچوں کو لوٹنے سے منع فرماتے اور انھیں ویسے کوئی چیز خرید کر دے دیتے تھے۔

کچھ ہرج نہ جانے والوں کی دلیل یہ ہے کہ شکر کے مالک نے اس کو لٹا کر مبارح کر دیا۔ نیز حضرت عبداللہ بن قرط سے مروی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس پانچ یا چھ قربانی کے اونٹ لائے گئے تو ہر ایک آپ کے قریب ہونے لگا اس امید پر کہ میں پہلے خر کیا جاؤں، جب سب خر ہو چکے تو آپ نے ایک ایسا کلمہ فرمایا کہ میں سمجھ نہ سکا۔

(۱) سنن ابن ماجہ: ۱۲۹۸/۲..... سنن ترمذی: ۳۹۳۵..... سنن ابوداہ: ۱۵۲/۳..... حدیث: ۱۲۰۱..... صحیح ابن حبان: ۱۱۰..... مندرجہ ایضاً مسنداً ابن الجعفر: ۱۳۸۹..... حدیث: ۲۶۵۵..... متدرک حاکم: ۱۳۶/۲..... حدیث: ۲۶۰۵..... ۵۷۳

میں نے اپنے قریب والے شخص سے پوچھا تو اس نے بتایا کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جوچا ہے وہ کاث لے یعنی آپ نے گوشت کو مبارح فرمادیا ہے اور ان کو لوٹ لینے کی اجازت دے دی۔

حضرت حسن اور عکرمہ سے مردی ہے کہ وہ دونوں نکاح کے وقت شکر لوٹنے میں کچھ حرج نہ جانتے تھے۔

حضرت شعیؒ کہتے ہیں کہ لوٹنا اس وجہ سے مکروہ ہے کہ مالک کی رضا مندی اور خوشی کے بغیر لیا جائے، لیکن جب مالک کی خوشی سے لے تو اس میں کچھ حرج نہیں۔

جس نے نکاح میں اجازت دی ہے اور امر اکے لیے مکروہ کہا ہے تو وہ اس روایت کی طرف گیا ہے جو حضرت خالد بن معدان نے حضرت معاذ بن جبل سے نقل کی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک جوان انصاری کے نکاح میں تشریف لائے، جب اس کا نکاح ہو گیا تو باندیاں، بادام اور شکر کے طباق لائیں۔

لوگوں نے توقف کیا تو معلم کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ان سے فرمایا :

ألا تنتبهون؟  
یعنی لوٹتے کیوں نہیں؟۔

لوگوں نے عرض کی، یا رسول اللہ! آپ ہی نے لوٹنے سے منع کیا ہے، تو آپ نے ارشاد فرمایا :

تلک نهبا العساکر واما العرس فلا بأس به . (۱)  
یعنی لشکر کی لوٹ منع ہے اور نکاح میں منع نہیں۔

(۱) معرفۃ السنن والآثار: ۲۷۲۱۰: حدیث: ۱۳۳۹۵..... مندرجات: ۱/۲۳۳: حدیث: ۳۱۶..... شرح معانی الآثار طحاوی: ۳۱۱۱: ..... مجموع کبیر طبرانی: ۲۰/۹۷: حدیث: ۱۶۹۳۸۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ہم اسی کو اختیار کرتے ہیں کہ اگر یہ بکھیرنا نکاح یا ولیمہ میں ہو یا کوئی شخص اونٹ ذنع کرے اور لوگوں کے لیے لوٹ لے جانا مبارح کر دے یا کوئی شخص سفر سے آئے اور اس پر کوئی چیز بکھیری جائے اور اس کو لوٹ لیں تو کچھ حرج نہیں؛ لیکن جب یہ بکھیرنا امیروں پر ہو تو اس کا لوثنا جائز نہیں؛ کیونکہ ان کے اوپر لوثنا رشوت کا حکم رکھتا ہے۔ اسی لیے تو امیروں کا تخفہ مکروہ ہے!

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے :

هدايا الامراء غلوول . (۱)

یعنی امراء کے تخفے مشتبہ ہیں۔

اور ایسے ہی ان کے اوپر کی بکھیر بھی۔ یوں ہی جب کوئی کسی امیر کے لیے گائے ذنع کرے تو اس کا گوشت لینا مکروہ ہے؛ مگر قید یوں کے لیے مکروہ نہیں۔

## باب نمبر 136 : تخفہ لینے دینے کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جب کوئی شخص آپ کے پاس تخفہ بھیجے، اور وہ ظالم نہ ہو، نہ وہ تخفہ مالی حرام سے ہو تو اسے قبول کر لینا افضل ہے۔ اور آپ کے حق میں بہتر ہے کہ اس کا بدل اس سے بہتر یا اس کے مثل دیں۔ اور اگر مال کا بدلہ دینے میں عاجز ہے تو اس کے لیے دعا کریں اور اسے اچھی صفتوں سے یاد کریں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من لم يشكر الناس لم يشكر الله تعالى .

(۱) مندرجۃ ابوغوانہ: ۳۹۵/۳ حدیث: ۷۰۷.....جامع الاحادیث سیوطی: ۳۲۲/۲۲: ۲۵۰۰۸.....مندرجۃ فردوس دبلی: ۳۲۶/۳ حدیث: ۲۹۳۷.....شن کبریٰ تہیقی: ۱۰/۱۳۸ حدیث: ۸: ۲۰۹۷۸۔

یعنی جو لوگوں کا شکر آدھیں کرتا وہ اللہ کا بھی ناشکرا کرتا۔<sup>(۱)</sup>  
 حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم نے فرمایا :

من أهدي إليكم معرفة فكافئوه فإن لم تجدوا ما تكافئونه  
 فادعوا له حتى يعلم أنكم قد كافأتموه .<sup>(۲)</sup>

یعنی جو کوئی تم کو تخفہ بھیجے تو تم بھی اس کا بدلہ اچھی طرح آدا کرو، اور اگر بدلہ نہ  
 دے سکو تو اس کے لیے دعا کرو؛ تاکہ وہ جان لے کر تم نے اس کا بدلہ چکا دیا۔  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک مقام پر ارشاد فرمایا :

أجبوا الداعي و لا تردوا الهدية .<sup>(۳)</sup>

یعنی دعوت قبول کرو اور تخفہ واپس نہ کرو۔

حضرت انس بن مالک روایت کرتے ہیں کہ تاجدارِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
 نے ارشاد فرمایا :

الهدية تذهب السمع والقلب والعداوة .<sup>(۴)</sup>

یعنی تخفہ کان و دل لے جاتا ہے، اور عداوت (دور) کر دیتا ہے۔

حضرت عطاء خراسانی روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا :

(۱) سنن ترمذی: ۳۳۹/۳..... مندرجہ ذیل حدیث: ۱۹۵۵..... مندرجہ ذیل حدیث: ۳۲۵/۲..... مصنف عبد الرزاق: ۱۰/۲۳..... حدیث: ۱۹۵۸..... مسن شہاب قضاۓ: ۱/۳..... حدیث: ۳۲۹/۳..... حدیث: ۳۷۷۔

(۲) سنن ابو داود: ۵۲/۲..... حدیث: ۱۲۷/۳..... صحیح ابن حبان: ۸/۱۹۹..... حدیث: ۳۲۰/۸..... مسن طیلیسی: ۳۱۱/۳..... حدیث: ۲۰۰/۷..... مسندر ک حاکم: ۱/۳۱۱..... حدیث: ۱۵۰/۲..... مسن عبد بن حمید: ۱/۲۵۶..... حدیث: ۸۰/۲۔

(۳) صحیح ابن حبان: ۱۲/۳۱۸..... حدیث: ۱۲۳/۳..... مسن بزار: ۵۶۰/۳..... حدیث: ۱۱۲/۵..... مسن شاشی: ۷۶/۲..... مسن داخیل بن راہویہ: ۱۲۳/۳..... شرح مشکل الآثار: ۱۳۱..... حدیث: ۱۲۹/۸۔

(۴) سنن ترمذی: ۳۳۱/۳..... حدیث: ۲۱۳/۰..... مسن طیلیسی: ۹۳/۳..... حدیث: ۲۲۵/۳..... مسن شہاب قضاۓ: ۱/۱۵..... حدیث: ۲۲۰..... مسن دروس دبلی: ۳۵۰/۳..... حدیث: ۲۰۱/۵۔

تصافحوا فإن التصافح يذهب الغل، و تهادوا تحابوا، فإن  
الهدية تذهب الشحناء . (۱)

یعنی ایک دوسرے سے مصافحہ کرتے رہو؛ کیونکہ یہ کدورت کو دور کرتا ہے۔  
یوں ہی آپس میں تخفہ دیا کرو کہ محبت بڑھے گی، اور یہ بھی کیونہ دور کرتا ہے۔  
حضرت جابر بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
**أشكر الناس لله أشكرهم لعباده، فمن لم يشكر القليل لم**  
یشکر الكثير . (۲)

یعنی لوگوں میں سے اللہ کا زیادہ شکر ادا کرنے والا وہ ہے جو اس کے بندوں  
کا زیادہ شکر ادا کرتا ہے، اور جو قلیل پر شکر ادا نہیں کرتا وہ کثیر پر بھی نہیں کرتا۔  
حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من أهدى إليه خيراً فليجز عليه، فإن عجز عن جزءه فليشن  
عليه ثناء حسناً فإن لم يشن عليه فقد كفر النعمة . (۳)

یعنی جو کوئی کسی کو اچھی چیز ہدیہ کرے تو چاہیے کہ اس کا بدل دیا جائے، اور  
اگر بدلہ نہ دیا جاسکے تو (کم از کم) اس کی اچھی تعریف کی جائے۔ اور اگر اس  
کی تعریف بھی نہ ہو سکی تو سمجھیں کہ اس نے کفر ان نعمت کیا ہے۔  
نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من زاده الله نعمة فليشكراً وإنما فليشن بها . (۴)

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۱۱/۲۷۰ حدیث: ۹/۱۳۲.....کنز العمال: ۹/۱۳۲ حدیث: ۲۵۳۶۳۔

(۲) سنن ابن ماجہ: ۲/۳۱۰.....سنن کبریٰ یعنی: ۲/۱۸۲.....مصنف ابن ابی  
شیب: ۳/۱۳۲.....حدیث: ۲/۷۵.....متذکر: ۱/۲.....حدیث: ۲/۷.....حدیث: ۱۱۳۳۔

(۳) تہذیب الآثار من در عرب بن خطاب: ۱/۲۸.....حدیث: ۱۰۳.....جامع الاحادیث: ۳۲۲/۳۱.....حدیث:  
۳۵۲۲۳.....کنز العمال: ۲/۳۶۲.....حدیث: ۱۶۵۶۳.....مندرجات: ۹/۱۰۶.....حدیث: ۱/۲۷.....حدیث: ۲۷۷۔

(۴) کنز العمال فی سنن الاقوال والاغوال: ۲/۳۶۵.....حدیث: ۱۶۵۶۸۔

یعنی اللہ اگر کسی کو کچھ نعمت دے تو چاہیے کہ اس کا شکر ادا کرے۔ نہیں تو (کم از کم) اس کی تعریف کرے۔

حضرت ابن عباس بیان کرتے ہیں کہ نبی رحمت علیہ السلام نے ارشاد فرمایا :

من أهدي إلية هدية وعندہ قوم فهم شر کاؤه۔ (۱)

یعنی جس شخص کے پاس تخفہ آئے اور اس کے پاس دیگر لوگ بھی ہوں تو اس میں وہ سب شریک ہیں۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اہل علم نے اس حدیث کی شرح میں کلام کیا ہے۔ بعض نے کہا کہ حدیث ان ہی معنوں پر محول ہے کہ جس کے پاس کچھ تخفہ آئے تو اس کے ہم نشین بھی اس میں شریک ہیں۔

لیکن فقہاء کرام فرماتے ہیں کہ یہ حدیث بطور استحباب کے ہے کہ اس شخص کا ان کو شریک کر لینا بطور مردود اور شرم کے مستحب ہے؛ ورنہ اگر نہ کرے تو اس پر کوئی جریب نہیں۔  
قاضی ابو یوسف رحمہ اللہ کے بارے میں آتا ہے کہ کوئی چیز ان کے پاس تخفہ آئی تو آپ کے بعض اصحاب نے یہ حدیث بیان کی۔ آپ نے فرمایا کہ یہ حدیث میوں اور اس کے مثل میں ہے، نہ کہ روٹی اور گیوں وغیرہ میں۔

فقیہ ابواللیث فرماتے ہیں کہ میں نے فقیہ ابو حنفہ کو فرماتے سن کہ آپ کے پاس کہیں سے تخفہ آیا تو آپ کے سامنے یہ حدیث بیان کی گئی، جس پر آپ نے فرمایا کہ وہ لوگ اس کی خوشی میں شریک ہیں نہ کہ تخفہ میں۔ پھر آگے فرمایا کہ یہ حدیث دراصل اصحاب صفة اور خاقان ہوں وغیرہ کے بارے میں وارد ہے کہ ان کے تخفے آپس میں تقسیم کردیے جائیں؛ لیکن جب خاص کسی نقیہ کو کوئی تخفہ دیا جائے تو اس میں اس کے شرکاء مجلس کا کچھ حصہ نہیں ہوتا؛ ہاں! اگر وہ انھیں شریک کر لے تو یہ اس کی شان جو دوستخواحت کبی جائے گی۔

(۱) اتحاف الخيرة الاجرية: ۳/۳۹۹ حدیث: ۲۹۷۳..... منند عبد بن حمید: ۱/۲۳۳ حدیث: ۷۰۵..... مجمع اوسط طرانی: ۳/۵۳۶ حدیث: ۲۲۵۰..... جامع الاحادیث سیوطی: ۲۰/۹۳ حدیث: ۲۱۵۸۸۔

## باب نمبر 137 : چھینک کا جواب

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ دو شخصوں کو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس چھینک آئی تو آپ نے ایک کو جواب دیا اور دوسرے کو نہ دیا۔ لوگوں نے عرض کی، یا رسول اللہ! آپ نے ایک کو جواب دیا اور دوسرے کو نہ دیا۔ تو آپ نے اس کی یہ وجہ بیان فرمائی :

إِنْ هَذَا حَمْدُ اللَّهِ وَهَذَا لَمْ يَحْمِدُ اللَّهُ . (۱)

یعنی اس نے اللہ کی حمد کی اور اس (دوسرے) نے اللہ کی حمد نہ کی۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: چھینکے والے کے لیے مستحب ہے کہ اپنی آواز کو پست رکھے، اور الحمد للہ کہتے وقت اوپھی کرے؛ تاکہ سب لوگ سنیں کیونکہ چھینک کا جواب دینا واجب ہے جب کہ چھینکے والا الحمد للہ کہے۔

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کے بارے میں آتا ہے کہ آپ نے ایک شخص کو چھینکتے نہ تو فرمایا :

بِرَحْمَكَ اللَّهُ إِنْ كُنْتَ حَمَدَتِ اللَّهُ .

یعنی اللہ تجھ پر رحم فرمائے اگر تو نے الحمد للہ کہا ہے۔

حضرت عطا بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

مِنْ عَطْسٍ ثُلُثَ عَطْسَاتٍ فَقَدْ اسْتَقَرَ الْإِيمَانُ فِي قَلْبِهِ . (۲)

یعنی جس نے پے در پے تین بار چھینکا تو اس کے دل میں ایمان شہر گیا۔

(۱) صحیح بخاری: ۳۹/۸ حدیث: ۲۲۲۱..... صحیح مسلم: ۲۲۹۲/۳..... سنن ابو داؤد: ۳۶۸/۳..... سنن ابو داؤد: ۲۹۹۰..... سنن ابو داؤد: ۳۶۸/۲..... حدیث: ۵۰۳۱..... سنن ابن ماجہ: ۱۲۲۳/۲..... حدیث: ۳۷۱۳..... سنن داری: ۳۶۸/۲..... حدیث: ۲۲۲۰۔

(۲) جامع الاحادیث سیوطی: ۳۰۲/۲۳ حدیث: ۲۲۰۹۰..... کنز العمال: ۹/۱۲۵..... حدیث: ۲۵۵۳۹..... الاتخاف السیدۃ بالاحادیث القدسیۃ: ۱/۳۱..... مندرجہ ذیل حدیث: ۹/۷..... مندرجہ ذیل حدیث: ۳۶/۳..... حدیث: ۲۰۷۸۔

امام مالک حضرت عبد اللہ بن ابو بکر بن عمر و بن حزم سے اور وہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِنْ عَطْسَ الرَّجُلَ فَشَمْتَهُ، ثُمَّ إِنْ عَطْسَ فَشَمْتَهُ، ثُمَّ إِنْ عَطْسَ  
فَقُلْ لَهُ : إِنَّكَ مُضْنُوكٌ . (۱)

یعنی اگر کوئی شخص چھینکے تو اس کو جواب دو، پھر اگر اس کو چھینک آئے تو پھر جواب دو۔ پھر اگر وہ چھینکے تو اس سے کہو کہ تم کو زکام ہو گیا ہے۔

راوی حدیث حضرت عبد اللہ کہتے ہیں کہ مجھے یاد نہیں رہا کہ تیری چھینک کے بعد یا چوتھی کے بعد ایسا کہنا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ چھینک کا جواب تین بار ہے، اور جب زیادہ ہو تو اس کو زکام ہے۔

حضرت شعیؑ نے کہا کہ چھینک کا جواب ایک بار ہے، جیسے سجدہ ایک بار کیا جاتا ہے؛ لیکن اگر دو بارہ آیا تو سجدہ نہ کیا جائے گا۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں آتا ہے کہ آپ جس وقت چھینکتے تو سر جھکا کر اپنا چہرہ چھپا لیتے تھے، اور آواز پست کر لیتے تھے۔

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جب کوئی چھینکے اور کوئی دوسرا الحمد للہ کہہ دے تو یہ بھی اچھی بات ہے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

مِنْ سَبْقِ الْعَاطِسِ بِالْحَمْدِ لِلَّهِ أَمْنٌ مِّنِ الشَّوْصِ وَاللَّوْصِ  
وَالْعَلُوْصِ . (۲)

(۱) موطا امام محمد: ۳۵۸/۳..... ۹۵۳..... جامع الاصول فی احادیث الرسول: ۶/۲۱/۶ حدیث: ۳۸۸۳۔  
موطا امام مالک: ۱۳۰/۷/۵..... ۳۵۲۲..... جامع الاحادیث سیوطی: ۲۰/۷/۲۱ حدیث: ۳۳۶۲۳۔

(۲) اسنی المطالب فی احادیث مختلف المراتب: ۲۷/۱/۲ حدیث: ۱۳۰/۹۔

یعنی جس نے چھینکنے والے سے 'الحمد لله' کہنے میں سبقت کی تو وہ شوں، لوص  
اور علوص سے امن میں رہا۔

اہل لغت کہتے ہیں کہ شوں، داڑھ یا پیٹھ کے درد کو کہتے ہیں، لوص، کان کے درد کو اور  
علوص، پیٹھ کے درد کو کہتے ہیں۔ (یعنی وہ ان تینوں دردوں سے محفوظ رہے گا)۔

## باب نمبر 138 : خاطر و مدارات

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: آدمی کے لیے مستحب ہے کہ لوگوں کے ساتھ  
خوش اخلاقی سے پیش آئے اور حتی الوع لڑائی جھگڑا سے دور رہے۔ ارشاد رسالت مآب  
علیہ السلام ہے :

أول ما نهانی عنہ ربی بعد عبادة الأوثان عن شرب الخمر  
وملاحة الرجال . (۱)

یعنی سب سے پہلے مجھے میرے رب نے بتوں کی عبادت کے بعد جس کام  
سے منع کیا وہ یہ ہیں کہ میں شراب اور دل گلی کی باتوں سے بچوں۔

حضرت جابر بیان کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
مداراة الناس صدقة . (۲)

یعنی لوگوں کے ساتھ خوش اخلاقی سے پیش آنا صدقہ ہے۔

حضرت سعید بن میتب روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
ارشاد فرمایا :

(۱) مسندر مزار: ۱۱۲/۲ حدیث: ۳۱۳۰..... مصنف ابن ابی شیبہ: ۱۲۲/۱۳..... سنن کبریٰ تیجیٰ: ۲۱۳۲۸/۱۰..... مجمجم کبیر طبرانی: ۱۵۲/۸..... حدیث: ۷۶۵.

(۲) صحیح ابن حبان: ۲۱۶/۲ حدیث: ۱/۳..... مسندر شاہ قضاوی: ۱/۸۸۸ حدیث: ۹۱..... جامع الاحادیث  
سیوطی: ۱۹/۲۰۵ حدیث: ۱/۲۱۰..... مجمجم اوسط طبرانی: ۱/۱۳۲..... حدیث: ۳۲۳.

رأس العقل بعد الإيمان بالله تعالى مداراة الناس .<sup>(۱)</sup>  
یعنی اللہ پر ایمان لانے کے بعد بڑی عقل مندی لوگوں کے ساتھ خوش  
اخلاقی سے پیش آنا ہے۔

بعض حکما کا کہنا ہے کہ جس نے اپنے ماں باپ کی نافرمانی کی وہ اپنی اولاد سے خوشی  
نہ دیکھے گا اور جس نے کاموں میں مشاورت نہ کی اس کی حاجت پوری نہ ہو گی اور جس  
نے گھروالوں سے خوش اخلاقی کا برداونہ کیا اس کے عیش کی لذت جاتی رہے گی۔  
جس وقت آدمی اپنے گھر جائے تو مستحب یہ ہے کہ اہل خانہ کو سلام کرے، اور جب  
تک بیٹھنے جائے گفتگونہ کرے، اور جب بات کرے تو آہستگی اور نرمی سے کرے۔ نبی  
کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہدایت بنیاد ہے :

خیر کم خیر کم لأهله .<sup>(۲)</sup>

یعنی تم میں سے بہتر وہ ہے وہ جو اپنے گھروالوں کے حق میں بہتر ہو۔

اللہ ارشاد فرماتا ہے :

وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ۝ (سورہ نامہ: ۱۹/۳)

اور ان سے (بیویوں کے ساتھ) اچھا برداشت کرو۔

حضرت سفیان ثوری نے فرمایا کہ جب تیری زوجہ تجھ پر غصے ہو اور تجھ پر اٹھے تو اپنے  
ہاتھ اس کے کندھے پر مار اور یوں کہہ :

أخرج أيها الرجل الخبيث من جسد طيب .

یعنی اے پلید خبیث! پاک بدن سے نکل جا۔

(۱) سنن کبریٰ بیہقی: ۱۰۹/۱۰۹ حدیث: ۲۰۸۰۲ ..... تجمیع صیری: ۲۱/۲ حدیث: ۷۰۵ ..... مندرجہ ذیل حدیث: ۳۹۱/۲: ۷۸۵: ..... مصنف ابن ابی شيبة: ۳۶۱/۸.

(۲) سنن ابن ماجہ: ۱/۲۱۳ حدیث: ۷۷۱ ..... سنن ترمذی: ۵/۵: ۷۰۹ حدیث: ۳۸۹۵ ..... سنن نسائی: ۷/۲۹۱ ..... سنن داری: ۲/۲۱۲ حدیث: ۲۲۲۰ ..... صحیح امن حبان: ۹/۳۸۲ حدیث: ۳۱۷۷۔

تو وہ اللہ کے حکم سے نکل جائے گا یعنی اس کا غصہ جاتا رہے گا۔  
حضرت عمر بن میمون فرماتے ہیں کہ تین چیزیں کمر توڑنے والی ہیں، تین ایسے ہیں  
کہ ان کی دعا قبول نہیں ہوتی اور تین ہیں کہ جنت میں داخل نہ ہوں گے۔  
کمر توڑنے والی چیزوں میں سے ایک وہ دوست ہے جس پر تو نے احسان کیا؛  
مگر اس نے تیرا شکریہ آدا نہ کیا، اور اگر تجھ سے کوئی برائی سرزد ہو جائے تو معاف نہ  
کرے۔

دوسرے ہمسایہ کہ اگر کوئی نیکی دیکھے تو اس کو ظاہرنہ کرے، اور اگر کوئی برائی دیکھے تو  
اس کو نہ چھپائے۔

اور تیسراے تیری زوجہ ہے کہ اگر تو اس کے سامنے آئے تو اس سے تیری آنکھیں  
محنڈی نہ ہوں، اور اگر تو اس سے غائب رہے تو اس کی طرف سے دل کو اطمینان  
نہ ہو۔

وہ تین جن کی دعا قبول نہ ہوگی، ان میں سے ایک آدمی وہ ہے کہ اپنے اقربا (رشته  
دار) کے لیے بد دعا کرے۔ دوسرا وہ شخص کہ ایک مدت پر قرض دیا اور کوئی گواہ اس پر نہ  
ہو۔ اور تیسرا وہ شخص کہ اپنی الہیہ کی نسبت کہے: یا اللہ! مجھے اس سے راحت دے۔ اس  
بندے سے اللہ فرماتا ہے :

بیدک امرها فیان شئت فطلقها وإن شئت فامسکها .  
یعنی اس کا معاملہ تیرے ہاتھ میں ہے۔ اگر تو چاہے تو اس کو طلاق دے  
دے اور چاہے تو اپنے پاس رکھ۔

اور جو جنت میں نہ جائیں گے ان میں ماں باپ کا نافرمان، شراب پر مداومت  
کرنے والا اور احسان جتلانے والا۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 139 : مثل اور محاورے کا بیان

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جو کلام فرمایا ہے وہ ایک ایسی مثال ہو گئی ہے کہ کسی نے آپ سے قبل بیان نہیں کی۔ ان شیوں میں معلم کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مندرجہ ذیل اقوالی زریں بطورِ خاص پیش کیے جاسکتے ہیں :

لا يلدغ المؤمن من جحر واحد مرتين . (۱)  
یعنی مومن ایک سوراخ سے دو مرتبہ نہیں ڈساجاتا۔

(یعنی جب کسی کام میں نقصان پہنچتا ہے تو وہ دوبارہ وہ کام نہیں کرتا)۔

لا يجني على المرء إلا يده . (۲)  
یعنی آدمی کو اس کا ہاتھ ہی گنہ گار کرتا ہے۔

الشديد من غالب نفسه والقوى من ملك غضبه وهو له . (۳)  
یعنی شدید وہ ہے جو اپنے نفس پر غالب ہو، اور طاقت و روح ہے جس کا غصہ اس کے قابو میں ہو۔

غزوہ حنین کے موقع پر فرمایا :

الآن حمي الوطيس . (۴)  
یعنی اب وطیس گرم ہو گئے۔

(۱) صحیح بخاری: ۳۱/۸ حدیث: ۶۱۳۳ ..... صحیح مسلم: ۳/۲۲۹۵ ..... سنن ابو داؤد: ۳/۲۷۱ ..... سنن البوداود: ۳/۲۸۲۳ ..... سنن داری: ۲/۳۱ حدیث: ۲۷۸۱ ..... سنن مسند احمد بن حنبل: ۱/۱۳ ..... سنن مسند احمد بن حنبل: ۲/۲۷۸ ..... حدیث: ۸۹۲۸۔

(۲) جامع الاحادیث بیهقی: ۹/۲۵۵ حدیث: ۲۵۵ ..... جامع الرواکد من مصنف الفوائد: ۱/۱۷ ..... حدیث: ۲۲۔

(۳) صحیح ابن حبان: ۲/۳۹۳ ..... حدیث: ۱/۷ ..... مسند اخی بن راہویہ: ۱/۳۳۲ ..... حدیث: ۵۱۲۔

(۴) صحیح مسلم: ۳/۱۳۹۸ ..... حدیث: ۱/۷ ..... صحیح ابن حبان: ۱/۱۵ ..... حدیث: ۵۲۳ ..... حدیث: ۷۰۳۹۔

یعنی لڑائی سخت ہوئی، اور لڑائی کے ہونے کا غلبہ ہوا۔

لیس الخبر کالمعاینة . (۱)

یعنی سنا ہوادیکھے ہوئے کے برابر نہیں۔

بیری الشاهد ما لا بیری الغائب . (۲)

یعنی حاضر جو دیکھتا ہے وہ غائب نہیں دیکھتا۔

ساقی القوم آخرهم شربا . (۳)

یعنی جو لوگوں کو پلاتا ہے وہ خود آخريں پیے گا۔

لو بغي جبل على جبل لدكه الله . (۴)

یعنی اگر ایک پہاڑ دوسرے پہاڑ پر بغاوت کرے، تو اللہ اس کو بھی ریزہ ریزہ کر دے۔

العرب خدعة . (۵)

یعنی لڑائی دھوکے کا نام ہے۔

ابداً بنفسك ثم بمن تعول . (۶)

یعنی اپنی ذات سے آغاز کرو، پھر متعلقین کا خیال کرو۔

الباء موكل بالمنطق . (۷)

(۱) صحیح ابن حبان: ۹۶/۱۳ حدیث: ۲۲۱۳.....مشترک حاکم: ۳۲۲/۲ حدیث: ۳۲۵۰۔

(۲) کشف الخفاء عجلوني: ۲۹۲/۲ حدیث: ۳۲۲۷۔

(۳) سنن ابو داود: ۳۹۱/۳ حدیث: ۳۲۲۷.....سنن ابن ماجہ: ۱۱۳۵/۲ حدیث: ۳۲۲۳۔

(۴) جامع الاحادیث سیوطی: ۱۸/۱۱ حدیث: ۱۸۹۹۳.....شعب الایمان بیہقی: ۶۲/۹ حدیث: ۶۲۲۶۔

(۵) صحیح بخاری: ۲۷/۳ حدیث: ۳۰۲۸.....صحیح مسلم: ۱۳۲۱/۳ حدیث: ۱۷۳۹۔

(۶) صحیح ابن خزیم: ۷/۹ حدیث: ۲۲۳۹۔

(۷) منذ شبہ قضاۓ: ۱/۲۱ حدیث: ۲۲۷.....منذر فردوس دیلی: ۲۲۳/۳ حدیث: ۲۱۳۸۔

یعنی بولنے سے ہی انسان بلا میں گرفتار ہوتا ہے۔

المسلم مرآۃ المسلم . (۱)

یعنی مسلمان مسلمان کا آئینہ ہے۔

الناس کا برابر مائے لا تکاد تجد فيها راحلة . (۲)

یعنی لوگ سوانحوں کی طرح ہیں کہ ان میں سواری کے لا اُن کوئی ہی ہوتا

ہے۔

الناس کا سنان المشط . (۳)

یعنی لوگ کنگھی کے دندانے کی مانند ہوتے ہیں۔

الغنى غنى النفس . (۴)

یعنی توگری (امیری) دل سے ہوتی ہے۔

ترك الشر صدقة . (۵)

یعنی برائی کو چھوڑ دینا بھی صدقہ ہے۔

سيد القوم خادمهم . (۶)

یعنی قوم کا سردار قوم کی خدمت کرنے والا ہوتا ہے۔

عدة المؤمن أخذه بالكف .

یعنی مومن کا وعدہ کرنا ہاتھ کا پکڑ لینا ہے۔

(۱) مصنف ابن ابی شیبہ: ۳۸۵/۸..... اتحاف الخیرۃ الہجرۃ: ۱۲۰/۲..... حدیث: ۵۵۷۰۔

(۲) صحیح مسلم: ۲۶۰۲۲: ۲۶۰۲۳..... سنن ابن ماجہ: ۱۳۲۱/۲: ۳۹۹۰۔

(۳) مندرجہ قضاۓ: ۱۳۵/۱..... مندرجہ دوں و بیکی: ۳۰۰/۳: ۲۸۸۲۔

(۴) صحیح بخاری: ۹۹۵/۸..... صحیح مسلم: ۲۲۲/۲: ۲۲۳۲..... حدیث: ۱۰۵۱۔

(۵) کشف الغمیغ عجلونی: ۳۰۳/۱..... حدیث: ۹۶۶..... معرفۃ التذکرۃ: ۱۳۰/۱: ۱۳۸۹۔

(۶) جامع الاحادیث سیوطی: ۳۲۲/۱۳..... حدیث: ۱۳۲۲۲..... کنز العمال: ۱۰۰/۲: ۱۷۵۱۷۔

إِنْ مِنَ الشِّعْرِ لِحُكْمَةٍ وَإِنْ مِنَ الْبَيْانِ لِسُحْرٍ . (۱)  
 يعنی بے شک بعض اشعار حکمت بھرے ہوتے ہیں، اور بعض بیان تو نرا جادو  
 ہوتے ہیں۔

نَيْةُ الْمُؤْمِنِ خَيْرٌ مِنْ عَمَلِهِ . (۲)  
 يعنی مومن کی نیت اس کے عمل سے بہتر ہے۔

أَرْحَمُ مَنْ فِي الْأَرْضِ يَرْحَمُ مَنْ فِي السَّمَااءِ . (۳)  
 يعنی جوز میں میں ہے تو اس پر رحم کر، آسمانوں والا تھوڑا پر رحم کرے گا۔  
 اسْتَعِينُوا عَلَى قَضَاءِ الْحَوَاجِ بِالْكَتْمَانِ . (۴)  
 يعنی اپنی حاجتوں کو بر لانے میں خاموشی سے مدد حاصل کرو۔

الْمُسْتَشَارُ مُؤْتَمِنٌ فَلَا يَخُونُنَ فَلِينَصْحَ . (۵)  
 یعنی جس سے مشورہ لیا جائے وہ امانت دار ہے؛ لہذا وہ اس میں خیانت نہ  
 کرے بلکہ خیر خواہی کرے۔

مِنْ لَا يَرْحِمُ لَا يُرْحَمُ . (۶)  
 یعنی جو رحم نہیں کرتا اس پر رحم نہیں کیا جاتا۔

الْعَائِدُ فِي هُبْتَهِ كَالْعَائِدُ فِي قِيَمَهِ . (۷)  
 یعنی ہبہ کی ہوئی چیز کا واپس لینا اپنی قے کو چانٹے کے مترادف ہے۔

(۱) سنن ابن ماجہ: ۱۲۳۵/۲..... منفردوس دیلی: ۱۲۰/۱ حدیث: ۸۰۳۔

(۲) منڈ شہاب قضاوی: ۱۱۹/۱..... مجمجم کبیر طراوی: ۱۸۵/۲ حدیث: ۵۹۵۲۔

(۳) منڈ ابو یعلیٰ موصی: ۲۷۲/۸..... منڈ طیاری: ۱/۲۲۲ حدیث: ۳۲۳۔

(۴) مجمجم اوسط: ۵۵/۳..... جامع الاحادیث سیوطی: ۳۲۰/۳ حدیث: ۳۲۹۸۔

(۵) سنن ابن ماجہ: ۱۲۳۳/۲..... ۳۷۳۵/۲..... جامع ترمذی: ۱۲۵/۵ حدیث: ۲۸۲۲۔

(۶) سنن ابو داؤد: ۵۲۲/۳..... ۵۲۲۰/۳..... سنن کبریٰ تیہیقی: ۷/۱۰۰ حدیث: ۱۳۹۲۰۔

(۷) سنن ابو داؤد: ۳۱۵/۳..... ۳۵۳۰/۳..... سنن ترمذی: ۵۹۲/۳ حدیث: ۱۲۹۸۔

الدال على الخير كفاعله . (۱)

یعنی نیکی کی طرف بلانے والا ایسا ہے جیسا خود نیکی کرنے والا۔

حبك الشيء يعمي ويصم . (۲)

یعنی کسی شے کی محبت اندازا اور بہرا کر دیتی ہے۔

كل معروف صدقة . (۳)

یعنی ہر اچھا کام صدقہ ہے۔

لا يؤوي الضالة إلا الضال . (۴)

یعنی گم شدہ چیز کھونے والے ہی کو ملے۔

مظل الغني ظلم . (۵)

یعنی قرض دار جب غنی ہو جائے تو قرض کی ادائیگی میں تاخیر کرنا ظلم ہے۔

السفر قطعة من العذاب . (۶)

یعنی سفر عذاب کا ایک ٹکڑا ہے۔

المؤمنون عند شروطهم . (۷)

یعنی مومن اپنی شرائط کے پاس ہے۔

(۱) سنن ترمذی: ۳۱/۵ حدیث: ۲۶۰..... منhadیعونہ: ۳/۲۷۸ حدیث: ۷۲۰۰۔

(۲) سنن ابو داؤد: ۳۹۶/۳ حدیث: ۵۱۳..... مندابوعلی: ۳/۲۲۷ حدیث: ۲۱۶۹۷۔

(۳) صحیح بخاری: ۱۱/۸ حدیث: ۲۰۲۱..... صحیح ابن خزیم: ۲/۳ حدیث: ۲۳۵۳۔

(۴) جامع الاحادیث سیوطی: ۲۲۹/۳۱ حدیث: ۲۳۵۳۹۔

(۵) صحیح بخاری: ۹۲/۳ حدیث: ۸۷۲۲..... صحیح مسلم: ۳/۱۱۹ حدیث: ۱۵۲۳۔

(۶) صحیح بخاری: ۸/۳ حدیث: ۱۸۰۳..... صحیح مسلم: ۱۵۲۱/۳ حدیث: ۱۹۱۲۔

(۷) صحیح بخاری: ۹۲/۳ حدیث: ۲۲۷۳..... سنن دارقطنی: ۳/۲۷۲ حدیث: ۹۸۔

الناس معادن كمعادن الذهب والفضة خيارهم في الجاهلية

الخيارهم في الإسلام إذا تفقهوا . (١)

يعني لوگ ایسے ہیں جیسے سونے اور چاندی کی کان۔ ایامِ جاہلیت کا سردار  
اسلام میں بھی سردار ہے گا اگر وہ علم و فرقہ سے آراستہ ہو۔

الظلم ظلمات يوم القيمة . (٢)

يعني ظلم قیامت کے دن اندر ہو گا۔

جبلت القلوب على حب من أحسن إليها وعلى بعض من

أساء إليها . (٣)

يعني دلوں کی فطرت یہ ہے کہ جو اس کی طرف احسان کرے گا یہ اس سے  
محبت رکھے گا اور جو برائی کرے گا اس سے دشمنی رکھے گا۔

لا يشكر الله من لا يشكر الناس . (٤)

يعني وہ اللہ کا شکر ادا نہیں کرتا جو لوگوں کا شکر ادا نہیں کرتا۔

عدل الملوك أبقى للملوك . (٥)

يعني با دشائیوں کا عدل ملک کو قائم رکھتا ہے۔

يعني عادل با دشائیوں کا ملک باقی رہتا ہے اور جاہل با دشائیوں  
مسلمان بھی ہوتا اس کا ملک قائم نہیں رہتا۔

یہ سب اقوال معلم انسانیت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فرمانہاء عظمت نشان تھے۔

(١) صحیح بخاری: ١٧٨/٣.....صحیح مسلم: ١٩٥٨/٣.....محدث: ٣٢٩٣۔

(٢) صحیح بخاری: ١٤٩/٣.....صحیح مسلم: ٢٢٣٧.....محدث: ١٩٩٦/٣.....محدث: ٢٥٧٩۔

(٣) جامع الاحادیث سیوطی: ١٢/٣٣.....محدث: ١١٣٢٧.....منڈھاب قضاۓ: ١/٣٥٠.....محدث: ٥٩٩۔

(٤) سنن ابو داود: ٣٠/٣.....محدث: ٢٨١٣.....منڈھاب قضاۓ: ٢/٢٣٢.....محدث: ٢٦١٣۔

(٥) جامع الاحادیث سیوطی: ١٢/٢١.....محدث: ١٣٢٢.....الجامع الصغير: ٢/٩٣.....محدث: ٥٣٣٩۔

ذیل میں حضرت منصور بن عمار کے حکمت آگئیں اقوال ملاحظہ فرمائیں :

من أبصر عيْب نفسه اشتغل من عيْب غيره .

یعنی جو اپنے عیب دیکھنے میں مشغول ہو گا، وہ دوسروں کے عیبوں سے بے خبر رہے گا۔

من تعرى من لباس التقوى لم يستر بشيء .

یعنی جو شخص تقوی کے لباس سے نہ گاہے وہ کسی چیز سے ڈھانپا نہیں جاسکتا۔

من رضى برزق الله لا يحزن على ما فى يد غيره .

یعنی جو شخص اللہ کے دیے ہوئے رزق پر راضی رہے گا اسے کسی دوسرے ہاتھ میں کچھ دیکھنے سے رنج نہ ہو گا۔

من سل سيف البغي لغيره قتل به .

یعنی جو کسی پر ظلم کی تواریخ پیچے گا آپ اسی سے قتل ہو گا۔

من حفر بثرا الأخيه وقع فيه .

یعنی جو اپنے بھائی کے لیے گڑھا کھودے گا خدا اسی میں گرے گا۔

من هتك حجاب غيره انكشف عورته .

یعنی جو کسی کی پرده داری کرے گا اس کا پرده بھی فاش ہو جائے گا۔

من نسي زلة نفسه استعظم زلة غيره .

یعنی جو اپنی خطاؤ بھول جائے گا وہ دوسروں کی خطاؤ بڑا سمجھے گا۔

من كابد الأمور عطب .

یعنی جو کاموں کو بھاری سمجھے گا، ہلاک ہو گا۔

من استغنى بعقل نفسه زل .

یعنی جو اپنی عقل پر بے پرواہ ہے گا، خطأ کھائے گا۔

من تکبر فی الناس ذل .

یعنی جو لوگوں سے تکبر کرے گا وہ ذلیل ہو گا۔

من تعمق فی العمل مل .

یعنی جو اعمال میں حد سے زیادہ مشقت کرے گا وہ تھک جائے گا۔

من فخر علی الناس قسم، ومن سفه علیهم شتم .

یعنی جو لوگوں پر فخر کرے گا وہ رسوا ہو گا اور جوان کے ساتھ نادانی کا برتابہ کرے گا، گالی دیا جائے گا۔

من صاحب الْأَرْأَذْلِ حقر، ومن جالس الْعُلَمَاءِ وَقَرْ .

یعنی جو کمینوں کے پاس بیٹھے گا بے وقت ہو گا، اور جو علماء کے پاس بیٹھے گا، وقار پائے گا۔

من دخل مدخل السوءِ اتھم، ومن تھاؤن بالدین ارتطم .

یعنی جو کسی بڑی جگہ جائے گا اس پر تھہست لگے گی۔ اور جو دین میں سستی اختیار کرے گا مصیبت میں پڑے گا۔

من اغتنم أموال الناس افتقر، ومن انتظر العاقبة اصطبر .

یعنی جو لوگوں کا مال لوئے گا تھاج ہو جائے گا۔ اور جو نیک انعام کے انتظار میں ہے، وہ صبر کرے گا۔

من جهل موضع قدمہ مشی فی ندامۃ .

یعنی جو جہالت میں بے موقع قدم رکھے گا ندامت میں پڑے گا۔

من خشی اللہ فاز .

یعنی جو اللہ سے ڈرا، وہ مراد کو پہنچا۔

من لم یجرب الأمور خدع، ومن صارع اهل الحق صرع .

یعنی جو تجربہ کا رہنے ہو گا دھوکہ کھائے گا۔ اور جس نے اہل حق کو گرایا وہ گرایا جائے گا۔

من احتمل ما لا يطيقه عجز .

یعنی جو شخص اپنی طاقت سے زیادہ اٹھائے گا، عاجز ہو گا۔

من عرف أجله قصر أمله .

یعنی جس نے اپنی موت کو پیچان لیا وہ امید کوم کر دے گا۔

من استعان بالجهل ترك طريق العدل .

یعنی جو جہالت کے ساتھ استعانت کرے تو اس نے سیدھا راستہ چھوڑ دیا۔

ولا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم .

یعنی تسلیک کرنے اور گناہ سے بچنے کی توفیق بزرگ و برتر اللہ ہی کی طرف سے ہے۔

یہ بھی منقول ہے :

جزية المسلم كراء بيته، وفك رقبته وفاء دينه، وذل رقبته  
دينہ، وعدا به سوء خلق أمرأته .

یعنی مسلمان کا جزیہ اس کے گھر کا کرایہ ہے۔ گردن کا آزاد کرنا دین داری ہے۔ گردن کا جھکنا، اس کا قرض ہے۔ اور اس کا عذاب اس کی زوجہ کی بد اخلاقی ہے۔

بعض داناؤں کا کہنا ہے :

لقاء الإخوان تلقيح العقول .

یعنی بھائیوں سے ملاقات کرنا عقل کو پیوند کرتا ہے۔

حضرت ابو موسی اشعری بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

مثُل المؤمن الذي يقرء القرآن كمثل الأتْرَج ريحها طيب و  
طعمها طيب، ومثُل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن كمثل التمرة  
طعمها طيب ولا ريح لها، ومثُل الفاجر الذي يقرأ القرآن  
كمثل الريحانة ريحها طيب وطعمها مر، ومثُل الفاجر الذي  
لا يقرء القرآن مثل الحنظلة طعمها مر ولا ريح لها .

یعنی قرآن کی تلاوت کرنے والے مومن کی مثال ایسے ہے جیسے اترجمہ کر  
اس کی خوبیوں بھی اچھی ہے اور مزہ بھی عمدہ ہے۔ اور وہ مومن جو قرآن نہیں  
پڑھتا اس کی مثال ایسے ہے جیسے چھوپا رکھا کہ اس کا مزہ اچھا ہے؛ مگر اس میں  
خوبیوں نہیں۔ اور اگر کوئی بدکار قرآن پڑھتا ہے تو اس کی مثال نازبو کی سی ہے  
کہ اس کی خوبیوں اچھی ہے، لیکن مزہ کڑوا ہے۔ اور جو فاجر کہ قرآن نہیں پڑھتا  
ہے وہ ایسے ہے جیسے پھل پھیند و اک اس میں نہ کوئی مزہ ہے اور نہیں خوبی۔

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اترجمہ سے مراد اہل ججاز کا اترجمہ ہے؛ کیونکہ اس  
کی خوبیوں اچھی ہوتی ہے اور اس کا مزہ میٹھا ہوتا ہے، اور ہمارے ملک (سرقد، ترکی) کے  
ترجمہ کا مزہ اچھا نہیں ہوتا، اگرچہ اس کی خوبیوں اچھی ہوتی ہے۔ واللہ سبحانہ تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 140 : تغیرات کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: بعض علماء کے نزدیک مکان بنانے میں مال خرچ  
کرنا مکروہ ہے۔ ان کی دلیل حضرت ابو ہریرہ کی یہ روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم نے فرمایا :

إِذَا أَرَادَ اللَّهُ بَعْدَ شَرِّ أَهْلَكَ مَالَهُ فِي الْبَنِ وَالْطَّينِ . (۱)

(۱) مجمع اوسط: ۹/۱۳۵۔ حدیث: ۹۳۶۹۔ ..... جامع الاحادیث سیوطی: ۲/۲۶۹۔ حدیث: ۱۳۶۹۔

یعنی جب اللہ کسی کے لیے برائی کا ارادہ فرماتا ہے تو اس کے مال کو مٹی اور ایٹھوں میں تلف کر دیتا ہے۔

ایک دوسری حدیث میں ہے کہ آقاے کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا :

من بنی فوق ما يكفيه جاء يوم القيمة حاملا على عنقه .<sup>(۲)</sup>

یعنی جو کوئی اپنی حاجت سے زیادہ مکان بنائے گا، قیامت کے دن اپنی گردن پر لا دکر لائے گا۔

حضرت حسن بصری کے بارے میں آتا ہے کہ ایک شخص نے ان سے کہا کہ میں نے ایک مکان بنایا ہے، آپ تشریف لے چلے اور میرے لیے برکت کی دعا فرمادیجیے۔

تو حضرت حسن بصری اپنے اصحاب سمت اٹھے اور مکان کو دیکھ کر فرمایا کہ تو نے اپنے نفس کا گھر اجاداً دیا، دوسروں کا گھر آباد کیا، زمین والوں نے تیری عزت کی اور آسمان والے تھے سے ناراض ہوئے۔

بعض کہتے ہیں کہ اس میں کچھ حرج نہیں؛ اس لیے کہ اللہ ارشاد فرماتا ہے :

تَتَخَذُونَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُورًا وَ تَنْحِتُونَ الْجِبَالَ يَبُوتًا  
فَإِذْ كُرُوا آلَاءَ اللَّهِ<sup>ه</sup> (سورہ اعراف: ۷۶-۷۷)

نرم زمین میں محل بناتے ہو اور پہاڑوں میں مکان تراشتے ہو تو اللہ کی نعمتیں یاد کرو۔

تو اللہ نے خبر دی ہے کہ محل و مکان اللہ کی نعمتیں ہیں اور ایک جگہ پر اللہ نے فرمایا :

قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ<sup>ه</sup> (سورہ اعراف: ۳۶-۳۷)

تم فرماؤ کس نے حرام کی اللہ کی وہ زینت جو اس نے اپنے بندوں کے لیے نکالی۔

(۲) جامع الاحادیث سیوطی: ۱۳۱/۲۰ حدیث: ۲۱۶۷۴..... مجمع کیبر طبرانی: ۱۵۱/۱۰ حدیث: ۱۰۳۰۹۔

بیان کیا جاتا ہے کہ حضرت محمد بن سیرین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے بیٹے نے گھر بنایا اور اس میں بہت سامال خرچ کیا۔ جب اس کا ذکر محمد بن سیرین سے کیا گیا تو انہوں نے فرمایا کہ میرے نزدیک کچھ حرج نہیں اگر آدمی مکانات کے بنانے میں مال خرچ کرے۔

نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا :

إِذَا أَنْعَمَ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى عَبْدِهِ نِعْمَةً أَحَبَّ أَنْ يَرَى عَلَيْهِ أَثْرَ النِّعْمَةِ . (۱)

یعنی جب اللہ کسی بندہ پر کوئی انعام فرماتا ہے تو پسند کرتا ہے کہ اس کا اثر اس پر ظاہر ہو۔

نعمت کے اثر میں اچھا مکان بنانا اور اچھا لباس شامل ہے۔ کیا آپ نے غور نہیں کیا کہ اگر کوئی خوبصورت باندی بہت مال کے عوض خریدے تو جائز ہے، اور اس کو کوئی برا نہیں کہتا، خواہ اس کی حاجت نہ ہو، بلکہ ایسے ہی مکان ہے۔

فقیہ ابواللیث رحمۃ اللہ فرماتے ہیں: بہتر یہ ہے کہ اپنا مال آخرت کے کاموں میں خرچ کرے، اور اگر اس کو دنیا کے کاموں میں صرف کرے تو مکان یا اچھے لباس بنائے تو یہ حرام نہیں جبکہ تین چیزوں سے بچار ہے۔

ایک یہ کہ مالی حرام یا مالی مشتبہ سے نہ ہو۔ دوسرا کسی مسلمان یا معاهد پر ظلم نہ کرے۔ تیسرا اللہ کے فرائض اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سنت کو ضائع نہ کرے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

(۱) کنز العمال: ۶۲۱/۲ حدیث: ۱۷۲.....جامع صغیر: ۱۳۷ حدیث: ۱۶۶۸۔

## باب نمبر 141 : کافروں سے معاملات

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اس میں کچھ حرج نہیں کہ مسلمان اور ذمی کے درمیان کوئی ضروری معاملہ رہا کرے۔ نیز اس میں بھی کوئی حرج نہیں کہ جب وہ بیمار ہو تو اس کی عیادت کرے، اور ہو سکے تو کلمہ توحید اس کو سکھا دے۔

رواقوں سے ثابت ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ آلہ وسلم نے ایک یہودی کی عیادت کے وقت اس پر اسلام پیش کیا، اور وہ اسلام لایا پھر مر گیا۔ جب آپ وہاں سے نکلے تو فرمایا:

الحمد لله الذي أعتق بي نسمة من النار . (۱)

يعنى اللہ کا شکر ہے کہ میری وجہ سے ایک شخص آگ سے آزاد ہو گیا۔

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک عیسائی کے پاس عیادت کے لیے پہنچے اس حال میں کہ وہ بستر موت پر زندگی کی آخری سانسیں لے رہا تھا۔ چنانچہ آپ نے فرمایا:

تب إلى الله تعالى .

يعنى اللہ کی بارگاہ میں توبہ کرو۔

تو وہ زبان سے تو کچھ نہ کہہ سکا؛ تاہم اپنی آنکھوں سے اشارہ کر دیا۔ یہ دیکھ کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تبسم فرمایا۔ عرض کی گئی یا رسول اللہ! آپ کی مسکراہٹ کا سبب کیا ہے؟ فرمایا:

لما أومأ بعينيه قال الله تعالى: يا ملائكتي أشهدكم أني قبلته  
لما أومأ إلى ولا أضيع إيمانه .

(۱) الدرایی فی تخریج احادیث الہدایی: ۲۳۸/۲: حدیث: ۹۷۳۔

یعنی جب اس شخص نے آنکھوں سے اشارہ کیا تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا: اے  
میرے فرشتو! گواہ رہنا اس کے اشارے کو میں نے قبول کر لیا ہے اور اس کا  
ایمان ضائع نہ ہوگا۔

اس میں بھی کچھ حرج نہیں کہ اگر مسلمان اور ذمی کے درمیان کوئی قرابت ہو اور اس  
کو کچھ روپی تخفہ دے۔ حضور تاجدارِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی خالہ حارثہ کو مکہ  
میں تخفہ بھیجا حالانکہ وہ کافرہ تھیں۔

ام المؤمنین حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا کے بارے میں آتا ہے کہ جب آپ کا وصال  
ہوا تو آپ نے اپنے تہائی مال کی وصیت اپنے یہودی بھائی کو کر دی۔

حضرت میمون بن مهران نے فرمایا کہ میں بعض آدمیوں کو اپنے اور اللہ کے لیے  
دost رکھتا ہوں، اور بعض آدمیوں کو اپنے اور اللہ کے لیے دشمن جانتا ہوں، اور بعض  
آدمیوں کو اللہ کے لیے دشمن اور اپنے لیے دost، اور بعض آدمیوں کو اللہ کے لیے  
دost اور اپنے لیے دشمن جانتا ہوں۔

جس کو میں اللہ کے لیے دost رکھتا ہوں اور اپنے لیے دشمن تو وہ مومن ہے کہ مجھ کو  
تکلیف دیتا ہے۔ اور جس کو اپنے اور اللہ کے لیے دost رکھتا ہوں تو وہ مومن ہے کہ مجھ کو  
نفع پہنچاتا ہے۔ اور جس کو میں اپنے اور اللہ کے لیے دشمن رکھتا ہوں تو وہ کافر ہے کہ مجھ کو  
تکلیف پہنچاتا ہے۔ اور جس کو میں اللہ کے لیے دشمن اور اپنے لیے دost رکھتا ہوں تو وہ  
کافر ہے کہ مجھ کو نفع دیتا ہے۔

یعنی اس کے کفر کے سبب میں دشمن رکھتا ہوں اور بسبب نفع کے اس کو دost رکھتا  
ہوں۔ (واللہ تعالیٰ اعلم)

## باب نمبر 142 : سر صحیح کھانا کھانے کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے بیان فرمایا :

فی مباقرة الغداء ثلاث خصال: یطيب النکھة، ویطفئ المرة، ویزید فی المروءة .

یعنی صحیح سویرے کھانے میں تین فائدے ہیں: ایک منہ اچھا رہتا ہے، دوسرا سفرائیں پیاس بجھاتا ہے اور تیسرا مروت بڑھتی ہے۔

لوگوں نے عرض کی کہ مروت کیونکر بڑھتی ہے؟ تو فرمایا: جب تو نے اپنے گھر میں کھانا کھایا تو دوسروں کے کھانے کی طرف دل نہ لچائے گا۔

بیان کیا جاتا ہے کہ ایک شخص حضرت معاویہ بن سفیان رضی اللہ عنہ کے پاس آیا اور آپ صحیح سویرے کھانا کھا رہے تھے، چنانچہ آپ نے اس کو کھانے کی دعوت دی۔ اس نے کہا کہ میں کھاچکا ہوں، تو حضرت معاویہ نے فرمایا کہ تو کھانے کا بڑا حریص لگتا ہے، تو نے تو اس کو وقت سے پہلے ہی کھایا۔

اس نے عرض کی، نہیں۔ میں نے یہ کام چار خصلتوں کی وجہ سے کیا ہے: پہلی منہ میں خوبصور ہنا۔ دوسرا اگر مجھے پیاس لگی تو پانی پیوں گا۔ تیسرا جب مجھے کوئی کام ہوگا اور اس میں ٹھہروں گا تو دل فارغ رہے گا۔ اور چوتھا یہ کہ جب میں کھانا دیکھوں گا تو اس کو بے غرضی سے دیکھوں گا۔

کہتے ہیں کہ ندامت چار ہیں: دن بھر کی ندامت۔ سال بھر کی ندامت۔ عمر بھر کی ندامت۔ اور ہمیشہ کی ندامت۔

دن بھر کی ندامت یہ ہے کہ آدمی گھر سے بغیر کھانا کھائے نکلے، پھر اگر اس کو کوئی معاملہ پیش آئے اور لوٹتے ہوئے گھرنہ پہنچ سکے تو دن بھر شرمندہ رہے گا۔ سال بھر کی

ندامت یہ ہے کہ کسان جب کھیتی چھوڑ دیتا ہے تو سال بھر شرمندہ رہتا ہے۔ عمر بھر کی ندامت یہ ہے کہ غیر موفق عورت سے نکاح کرے تو عمر بھر شرمندہ رہے گا۔ اور ہمیشہ کی ندامت یہ ہے کہ جو اللہ کے حکم کونہ مانے گا اور اس کی نافرمانی کرے گا تو آخرت میں ابد الآباد تک شرمندہ رہے گا۔

حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا: جو شخص دائی بقا چاہتا ہے تو صبح سویرے کھانا کھایا کرے، چادر چھوٹی بنائے، ہمیشہ جوتیاں پہنے اور عورت کے پاس کم جائے۔ لوگوں نے عرض کی کہ چادر کے چھوٹی ہونے سے کیا مراد ہے؟۔ فرمایا: کم قرض لینا۔

## باب نمبر 143 : داناؤں کی باتیں

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت یزید قاشی فرماتے ہیں کہ پانچ چیزیں پانچ طرح کے لوگوں کو زیب نہیں دیتیں: امیروں کو جھوٹ بولنا۔ زاہدوں کا حرص کرنا۔ ذی نسب آدمی کا نادانی کرنا۔ مالداروں کا بخیل ہونا، اور فقیروں کا سوال میں زیادتی کرنا۔ فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: یوں تو یہ چیزیں کسی کو زیب نہیں دیتیں؛ لیکن مذکورہ لوگوں سے بہت ہی بری ہیں۔

منقول ہے کہ دس آدمیوں میں دس چیزیں بری معلوم ہوتی ہیں: بادشاہ میں نیزی۔ امیروں میں بخیل۔ علماء میں طبع۔ فقیروں میں حرص۔ صاحب حسب میں بے حیائی۔ دنیاداروں کے دروازوں پر زاہدوں کا آنا۔ بوڑھوں کا جوان بننا۔ عابدوں میں جہالت۔ غازیوں میں نامردی۔ مردوں میں عورتوں کی صورت بنانا اور عورتوں کا مردوں کی صورت بنانا۔

بعض داناؤں کا کہنا ہے :

التفكير نور، والغفلة ظلمة، والجهالة ضلاله وأنقص الناس  
عقلًا من ظلم من دونه .

یعنی فکر نور ہے، غفلت تاریکی ہے، جہالت گمراہی ہے، اور کمترین عقل  
والا وہ ہے کہ اپنے سے چھوٹے پر ظلم کرے۔

حضرت ابراہیم بن زیاد عدوی فرماتے ہیں کہ تین چیزیں دل کو خوش کرتی ہیں اور  
عقل کو بڑھاتی ہیں :

الزوجة الجميلة، والكافاف من الرزق، والأخ المؤنس .

یعنی خوبصورت بیوی، رزق کی فراغت اور غم خوار بھائی۔

بعض حکما کا کہنا ہے :

وجدت العلم في الطلب، والحكمة في البطن الجائع، ونور  
الإسلام في صلوة الليل، وهيبة الخلق في هيبة الخالق .

یعنی میں نے علم کو طلب کرنے میں، حکمت کو خالی بیٹ میں، نورِ اسلام کو  
رات کی نماز میں، اور مخلوق کی ہبیت خالق سے ڈرانے میں پایا۔

حضرت جعفر بن محمد نے فرمایا کہ امیر المؤمنین حضرت علی المرتضی کرم اللہ وجہہ نے چھ  
باتیں ایسی فرمائی ہیں کہ نہ زمانہ جاہلیت میں کسی نے کہیں نہ ہی اسلام میں کسی نے ایسی  
باتیں کرنے کی توفیق ملی، فرمایا :

أولها: من لانت كلمته وجبت محبته .

پہلی: جس کا کلام نرم ہو گا اس کی محبت ضرور ہوگی۔

والثانية: ما هلك امرؤ عرف قدره .

دوسرا: وہ آدمی کبھی ہلاک نہ ہو گا جس نے اپنی قدر پہچانی۔

والثالثة: إن لكل شيء قيمة وقيمة المرء ما يحسنه .

تیسرا: ہر چیز کی قیمت ہے اور آدمی کی قیمت اس کی نیکی ہے۔

والرابعة: سل من شئت فائت أسيره .

چوتھی: جس سے تو سوال کرے گا تو اس کا قیدی ہو جائے گا۔

والخامسة: أعط من شئت فائت أميره .

پانچویں: جس کو تو کچھ عطا کرے گا تو اس کا سردار ہو جائے گا۔

والسادسة: استغن عنمن شئت فائت نظيره .

چھٹی: جس سے توبے پر وائی کرے گا تو اس جیسا ہی ہو جائے گا۔

بعض کتابوں میں لکھا ملتا ہے کہ اس شخص کا ضامن بننا برا ہے جس میں چھ باتیں ہوں: ناشکری، گھٹانا، تاوان، قطع دوستی، ملامت اور ندامت۔ جسے ان باتوں پر یقین نہ آئے وہ تجربہ کر کے دیکھ لے اگر اس کی سلامتی خطرے میں نہ پڑ گئی تو کہے گا۔

منقول ہے کہ شاہِ روم کے دروازہ پر لکھا ہوا ہے :

إِنْ فِي الْكَفَالَةِ ثَلَاثُ خَصَالٍ: أُولُهَا نَدَامَةٌ، وَأَوْسَطُهَا مَلَامَةٌ،  
وَآخِرُهَا غَرَامَةٌ .

یعنی ضامن ہونے میں اول ندامت ہے، درمیان میں ملامت ہے اور آخر میں تاوان ہے۔

حضرت وہب بن منبه فرماتے ہیں کہ میں نے توریت اور انجیل اور زبور فار فرقان سب دیکھیں تو میں نے ہر ایک سے ایک بات لے لی اور ایک وتن میں لکھ کر اپنے گلے میں لٹکا لی اور ہر روز ایک بار اس کو دیکھتا ہوں۔ توریت میں سے میں نے یہ لکھا ہے کہ بادشاہ پر مطمئن نہ رہا اگرچہ تیرا باپ ہی کیوں نہ ہو تو وہ جلا دینے والی آگ ہے اور زبور میں سے یہ لکھا ہے کہ عورت پر مطمئن نہ رہا اگرچہ تیرے پاس بہت دونوں سے ہو اور انجیل میں سے یہ لکھا کہ تند رست پر ہرگز مطمئن نہ ہو اور بیمار سے نا امید مت ہو کہ بے شک

اللہل جو چاہتا ہے کر دیتا ہے اور قرآن مجید میں سے یہ لکھا ہے کہ جو شخص اللہل پر تو کل کرتا ہے وہ اس کو کافی ہے۔

منقول ہے کہ چار چیزوں میں آدمی اگر زیادتی کرے گا تو اس کو ہلاک اور ذلیل کر دیں گی: پہلی عورت، دوسری شکار، تیسرا جوا، اور چوتھی شراب۔

بعض داناؤں کا قول ہے کہ جو گمراہ کی صحبت میں بیٹھے گا اس کا دین خطرے میں ہے، جو فاسق کی تعریف کرے گا اس کے چہرے کی رونق جاتی رہے گی، جو کوئی کسی غیر کے مال پر نگاہ کرے گا تو اس کے مال کی برکت چھن جائے گی اور جو کوئی مال دار کے سامنے جھکے گا اس کا دو حصہ دین جاتا رہے گا۔

کسی دانے راز نے کیا خوب کہا ہے کہ جو شخص تین چیزوں کو برترے گا تو اس کا دین سلامت رہے گا: جو دیے ہوئے پر قاعدت کرے۔ جونہ ملے اس سے بے پرواہ رہے۔ جس نے علم پر عمل کیا تو اس علم پر واقعیت نصیب ہو جائے گی جو وہ نہیں جانتا۔ جو بے فائدہ بات ترک کر دے گا تو بے فائدہ کاموں سے فراغت حاصل کرے گا اور جس نے مستقبل پر نظر رکھی اس کو وسو سہ نہ ہو گا۔

بعض داناؤں کا کہنا ہے کہ خوش طبعی سے بچوں اس لیے کہ اس میں سات بری خصلتیں ہیں: اول: پرہیز گاری کا جاتے رہنا، دوم رعب و بد بہ کا ختم ہو جانا، سوم دل کا سخت ہو جانا، چہارم ہم مجلس کی خیانت، پنجم دوستی کا ختم ہونا اور دشمنی کو فروغ دینا، ششم عقل مندوں کا اسے برا جاتنا اور نادانوں کا ہنسی اڑانا، ہفتم اس کی پیروی کرنے والا کا گناہ میں ملوث ہونا۔

کہا جاتا ہے کہ بہت زیادہ ضائع ہونے والی چیزیں دس ہیں: جس عالم سے کوئی سوال نہ کرے، جس علم پر عمل نہ ہو، اچھی رائے کے قبول نہ کی جائے، ہتھیار گھر میں پڑے رہیں اور استعمال نہ ہوں، ایسی قوم میں مسجد جہاں لوگ نمازیں نہ پڑھتے ہوں، قرآن گھر

میں رکھا ہوا اور پڑھانے جائے، ہاتھ میں مال ہوا اور خرچ نہ کیا جائے، ایسے کے ہاتھ میں گھوڑا جس پر وہ سواری نہ کرتا ہو، زہدا کا علم ایسے شخص کے پاس جو دنیا کا طالب ہو، اور عمر تو دراز ہو مگر تو شہ آختر تیار نہ ہو سکے۔

ایک شخص نے ابن عباس رضی اللہ عنہما سے دریافت کیا اے ابن عباس! جو ہر عقل کیا ہے؟ تو آپ نے فرمایا: جو کوئی اس پر ظلم کرے اس کو معاف کر دے، اپنے سے کمتر کی تو اضع کرے اور بات سوچ سمجھ کر کرے۔

اس شخص نے استفسار کیا کہ کمالِ نادانی کیا ہے؟ فرمایا: آدمی کی خود بینی، بے فائدہ باقیں کرتے رہنا اور لوگوں کے عیب نکالتا کہ اس چیز میں خود بھی بیٹلا ہو۔

پھر اس شخص نے سوال کیا کہ آدمی کی زینت کیا ہے؟ فرمایا: قوت کے باوجود بردباری کرنا، ثواب پر نگاہ رکھے بغیر سخاوت کرنا اور دنیا کی طلب رکھے بغیر عبادت میں محنت کرنا۔

بعض داناوں سے پوچھا گیا کہ عقل مند کون ہے؟ جواب دیا: جس نے تین کاموں میں تین چیزوں کو اختیار کیا تو وہ عقل مند ہے: جس نے اللہ کی اطاعت میں صدق اور اخلاص اختیار کیا، جس نے مخلوق کے ساتھ معاملات میں بینکی اور مرتوت اختیار کی، اور نفس کے ساتھ تختی و ابتلا میں صبر اور قیامت کو اختیار کیا۔

بعض داناوں نے کہا ہے کہ آدمی چار قسم کے ہیں: بہت بخشش کرنے والا، بخیل، فضول خرچ اور اندازہ سے عطا کرنے والا۔

بہت بخشش کرنے والا وہ ہے کہ اپنا دنیا کا حصہ آختر کے لیے کر دے۔ فضول خرچ وہ ہے کہ اپنا آختر کا حصہ دنیا کے لیے کر لے، بخیل وہ ہے کہ دنیا اور آختر میں بے بہرہ رہے کسی کو اس کا حصہ نہ دے، اور درمیانہ وہ کہ دنیا اور آختر میں بہرہ ور رہے۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے فرمایا: اے حواریوں کے گروہ! دنیا کو مکینہ سمجھ کر دین کے ساتھ راضی رہ جیسے دنیادار دین کو مکینہ سمجھ کر دنیا کے ساتھ راضی ہوئے۔

## باب نمبر 144 : کھڑے ہو کر پیشاب کرنا

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: بعض لوگ کھڑے ہو کر پیشاب کرنے میں رخصت دیتے ہیں، جب کہ بعض نے مکروہ کہا ہے۔ اگر کوئی عذر نہ ہو۔ اور یہی ہمارا موقف ہے۔

مباح کہنے والوں نے یہ روایت لی ہے کہ حضرت خدیفہ بیان کرتے ہیں کہمی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک قوم کے کوٹے کے ڈھیر پر آئے اور کھڑے ہو کر پیشاب کیا اور پیشانی کے بالوں پر مسح کیا اور دونوں موزوں پر مسح کیا۔

جو لوگ اس کو مکروہ کہتے ہیں وہ اس روایت کی طرف گئے ہیں کہ امام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا :

ما بال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قائمًا مِنْذَ نَزَلَ  
عَلَيْهِ الْقُرآنَ فَمَنْ أَخْبَرَكَ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلوةُ وَالسَّلَامُ بِالْ  
قَانِمَا فَكَذَبَهُ .

یعنی جب سے قرآن نازل ہوا حضور علیہ السلام نے کھڑے ہو کر پیشاب نہ فرمایا۔ اور اگر آپ کو کوئی خبر دے کہ حضور علیہ السلام نے کھڑے ہو کر پیشاب کیا ہے تو آپ اس کو جھٹلا دیں۔

حضرت نافع حضرت ابن عمر سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا :  
ما بلت قائمًا مِنْذَ أَسْلَمْتُ .

یعنی جب سے میں مسلمان ہوا ہوں میں نے کبھی کھڑے ہو کر پیشاب نہیں کیا۔

حضرت ابن بریدہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ شہریار ارم نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

أربعة من الجفاء: أن يبول الرجل وهو قائم، وأن يمسح جبهته قبل أن يفرغ من صلوته، وأن يسمع النداء ولا يشاهد مثل ما شهد، وأن أذكّر عنده فلم يصل على . (۱)

یعنی چار خصلتیں ظلم کی علامت ہیں۔ ۱: آدمی کھڑے ہو کر پیشاب کرے۔ ۲: اپنی پیشانی کو نماز سے فارغ ہونے سے قبل پوچھ لے۔ ۳: اذان سننے اور اس کا جواب نہ دے۔ ۴: جب اس کے پاس میراذ کر ہو تو میرے اوپر درود نہ پڑے۔

رہی بات حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کی روایت کی، تو ہو سکتا ہے کہ آپ نے ایسا کسی عذر کی وجہ سے کیا ہو، یادہ محل نجاست تھا، یا اس کے سوا کوئی اور وجہ رہی ہو۔ وجب اس میں یہ سب احتمالات ہیں تو احادیث مشہورہ کا اختیار کرنا ہی اولی ہے۔

## باب نمبر 145 : حیوانات کو خصی کرنے کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: بعض لوگوں نے ہر ایک حیوان کا خصی کرنا مکروہ لکھا ہے، اور اس روایت سے دلیل پیش کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

(۱) مصنف ابن ابی شیبہ: ۲۰/۲ حدیث: ۳۷۳۷۔

لا خصاء في الإسلام ولا كنيسة سوى ما كان في القديم.<sup>(۱)</sup>  
یعنی اسلام میں خصی کرنا جائز نہیں اور نہ ہی اسلام میں کوئی کنیسہ ہے (یعنی  
دارالاسلام میں گرجانہ بنایا جائے) مگر جو پہلے بن چکے ہوں۔

الله نے شیطان کے قول کی حکایت کی ہے :

و لآمرنَّهُمْ فَلِيغِيرُنْ خَلْقَ اللَّهِ . (سورہ نساء)  
اور ضرور انہیں کہوں گا کہ وہ اللہ کی پیدا کی ہوئی چیزیں بدل دیں گے۔  
یعنی وہ خصی کریں گے۔

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
اونٹ، بیتل، بکری اور گھوڑے کو خصی کرنے سے منع فرمایا ہے۔

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما فرمایا کرتے تھے :  
منها نشأةُ الْخُلُقِ فَلَا تَصْلِحُ الْإِنْاثُ إِلَّا بِالذِّكْرِ.

یعنی مخلوق کی نسل اسی سے ہے؛ کیونکہ مادہ اور نر کے بغیر نسل کی درستی نہیں  
ہو سکتی۔

یعنی اللہ نے نر اور مادہ کو نسل بڑھانے کے لیے پیدا کیا ہے جبکہ خصی کرنے میں نسل  
قطع ہوتی ہے، اور نسل کشی جائز نہیں۔

مگر بعض کہتے ہیں کہ جانوروں کا خصی کرنا جائز ہے سوائے گھوڑے کے۔ اور دلیل  
اس پر یہ ہے کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کے بارے میں آتا ہے کہ آپ نے گھوڑے کو  
خصی کرنے سے منع فرمایا ہے۔

بعض کہتے ہیں کہ سب جانوروں کو سوائے آدمی کے - خصی کرنا جائز ہے، اور ہم

(۱) نصب الرأي لاحادیث الہدایہ: ۲۵۳/۳۔

اسی قول کو لیتے ہیں؛ کیونکہ اس میں نہ صرف لوگوں کی منفعت ہے، بلکہ آدمیوں کو اس کی حاجت بھی ہے، جیسے کہ حیوانوں کا گوشت کے لیے ذبح کرنا جائز ہوا، اسی طرح ضرورت کے تحت ان کو خصی کرنا بھی جائز ہے جبکہ اس میں لوگوں کی منفعت ہو۔

حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تعلق سے آتا ہے کہ آپ نے دخصی کیے ہوئے مینڈھوں کی قربانی فرمائی۔ تو اگر اس خصی کرنے میں منفعت نہ ہوتی جو اس کے غیر میں نہیں ہے تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قربانی کے لیے خصی مینڈھا ہی کیوں اختیار فرماتے؛ تو آپ کا خصی کو اختیار فرمانا اس لیے تھا کہ اس کا گوشت عدمہ ہوتا ہے اور اس میں چربی زیادہ ہوتی ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ خصی کرنا سب حیوانوں کا جائز ہے۔

رہی بات اس حدیث 'الاخاء في الإسلام' (یعنی اسلام میں خصی کرنا نہیں ہے)، تو اس سے مراد اکثر اہل علم کے نزدیک آدمی کا خصی کرنا ہے۔ اور بعض کہتے ہیں کہ اس کے معنی یہ ہیں کہ آدمی اپنے آپ کو خصی کرڈا لے۔ تو یہ روایت دراصل اسی پر محول ہے جیسا کہ روایتوں میں آتا ہے کہ حضرت عثمان بن مظعون رضی اللہ عنہ نے خصی ہونے کا ارادہ کیا تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کو اس فعل سے منع فرمایا، تو انہوں نے رجوع کیا؛ لہذا اگر کوئی یہ کہے کہ آدمی کا خصی کرنا کیوں جائز نہیں، حالانکہ اس میں بھی تو منفعت ہے، تو اس سے کہا جائے گا کہ اس میں کوئی منفعت نہیں؛ کیونکہ خصی مرد کو عورتوں کی طرف دیکھنا جائز نہیں جیسا کہ نزکو دیکھنا جائز نہیں۔

**أم المؤمنين حضرت عائشة رضي الله عنها وغيرها سے روایت ہے :**

**لا يجوز نظر الخصي إلى النساء كما لا يجوز الفحل .**

یعنی خصی کو عورتوں کی طرف نظر کرنا جائز نہیں جیسا کہ نزکو جائز نہیں ہے۔

بعض لوگوں نے چوپاپیوں کے نشان کرنے کو مکروہ جانا ہے؛ کیونکہ اس میں چوپاپیوں کو بے فائدہ تکلیف ہوتی ہے؛ مگر بعض کہتے ہیں کہ اس میں کچھ مفہومیت نہیں اگر فائدہ

حاصل کرنے کے پیش نظر ہو؛ اس لیے کہ اس میں ایک نشان ہے (پہچاننے کے لیے)۔  
نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں آتا ہے کہ آپ اونٹ کی کمر کے بال  
دہنی طرف سے منڈھوادیا کرتے تھے، اور ایسا علامت کے لیے تھا، اور یہی صورت نشان  
کرنے میں بھی ہے۔

حضور رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے حیوانوں کے منہ  
پر داغ دینے سے منع فرمایا ہے، تو اس میں اس بات کی دلیل موجود ہے کہ چہرے کے علاوہ  
دیگر جگہ پر داغنا جائز ہے۔ (واللہ تعالیٰ اعلم)

## باب نمبر 146 : عشا کے بعد گفتگو کرنا کیسا؟

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: بعض لوگ عشا کے بعد باتیں کرنے کو مکروہ  
کہتے ہیں، اور بعض نے جائز کہا ہے۔

مکروہ کہنے والوں کی دلیل یہ ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مروی ہے کہ  
آپ نے عشا سے پہلے سونے اور باتیں کرنے کو منع فرمایا ہے۔

حضرت عمر سے مروی ہے کہ وہ عشا کے بعد باتیں کرنے والے کونہ چھوڑتے تھے اور  
کہتے تھے کہ لوٹ جاؤ یعنی اپنے گھروں کو چلے جاؤ شاید اللہ تم کو نماز اور تہجد نصیب کرے۔  
اور مباح کہنے والوں نے اس روایت سے دلیل لی ہے کہ حضرت علقمہ، حضرت  
عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہم سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے بیان کیا کہ حضور صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم کبھی کبھار عشا کے بعد حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے گھر میں  
مسلمانوں کے امور کے متعلق گفتگو فرمایا کرتے تھے۔

حضرت ابن عباس اور سور بن مخرمہ رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ ان دونوں نے

شیاتارے کے نکلنے تک باتیں کیس۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: باتیں تین قسم کی ہوتی ہیں: پہلی تو علم کے باب میں کچھ ذکر کرنا، اور یہ بلاشبہ سونے سے افضل ہے۔ دوسری قدیم داستانوں اور جھوٹی باتوں اور بخشنده بُنی کی باتیں ہوں تو وہ مکروہ ہے۔ اور تیسرا یہ کہ دل لگی کی باتیں کرنا اور جھوٹ اور باطل باتوں سے بچنا تو اس میں کچھ حرج نہیں؛ لیکن پھر بھی گفتگو سے بچنا نہیں وارد ہونے کی وجہ سے افضل ہے۔

تو اگر وہ ایسا کریں تو ان کو چاہیے کہ اپنے گھروں کی طرف اللہ کا ذکر اور شیع اور استغفار کرتے ہوئے لوٹ جائیں کہ ان باتوں کا خاتمه بالغیر ہو۔

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا:

لا یسمِر إِلَّا مسافر أو مُصْلِي.

یعنی عشاکے بعد مسافربات کرے یا نمازی۔

اس کے معنی یہ ہوئے کہ مسافر کو اس چیز کی حاجت ہوتی ہے کہ گفتگو کرتے ہوئے چلنے میں غلبہ نہیں کو دفع کرتا ہے تو اس کے لیے یہ مباح ہوا، اگرچہ اس کے لیے قربت اور بندگی نہیں۔ اور نمازی جب باتیں کرے گا پھر نماز پڑھے گا تو یہ افضل ہے کہ اس کی نہیں نماز پڑھو اور اس کی باتیں بندگی پر ختم ہوں۔

## باب نمبر 147 : قرآن کی سورتوں کی تعداد

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت عبد اللہ بن مسعود فرماتے ہیں کہ قرآن میں ایک سو بارہ سورتیں ہیں۔

فقیہ ابواللیث نے فرمایا، اس کی وجہ یہ ہے کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود معموظ تین (یعنی

سورۃ الفلق اور سورۃ الناس) کو قرآن میں شمارہ کرتے تھے، اور نہ ہی ان دونوں کو قرآن پاک میں لکھتے تھے۔ البتہ اس کا اقرار کرتے تھے کہ یہ دونوں آسمان سے نازل ہوئی ہیں اور اللہ کا کلام ہیں۔ اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس کو منزہ کے طور پر پڑھا کرتے تھے، اور ان دونوں کے ساتھ پناہ اٹاگا کرتے تھے۔ تو حضرت عبد اللہ بن مسعود کو یہ شہید رہا کہ یہ دونوں قرآن میں ہیں یا نہیں لہذا ان کو قرآن میں نہ لکھا۔

حضرت مجاهد کہتے ہیں کہ ایک سو سولہ سورتیں ہیں، اور انہوں نے یہ اس لیے کہا کہ وہ قوت کو قرآن پاک کی دوسریں شمار کرتے تھے۔ ایک اللہُمَّ إِنَا نسْتَعِينُكَ سے من يفجركِ تک، اور دوسری اللہُمَّ إِيَّاكَ نعبدُ سے ملحق تک۔

حضرت زید بن ثابت فرماتے ہیں کہ قرآن پاک میں کل ایک سو چودہ سورتیں ہیں اور یہی اکثر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کا قول ہے، اور ایسے ہی مصحف عثمانی اور سب شہروں کے قرآن میں ہے۔ جہوڑ علامہ کا یہی موقف ہے اور اسی پر عمل واجب ہے۔  
واللہ تعالیٰ اعلم۔

## باب نمبر 148 : قرآن کی آیات و سور کی تعداد

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: قرانے قرآن پاک کی آیات اور کلمات کی کمی میں اختلاف کیا ہے، اور سب اقوال میں سے مختار قول اہل کوفہ کا ہے اور یہ حضرت علی بن ابی طالب کرم اللہ و جہہ الکریم کی طرف منسوب ہے۔ اس کے مطابق چھ ہزار دو سو تر یہیں (6263) آیات ہیں اور علمانے اس کے علاوہ بھی کہا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود نے فرمایا کہ قرآن کی آیات چھ ہزار دو سو اٹھارہ ہیں۔

حضرت ابن عباس نے کہا کہ قرآن کی کل آیات چھ ہزار دو سو سولہ ہیں۔

اسمعیل بن جعفر مدینی کے شمار کے مطابق چھ ہزار دو سو چودہ ہیں۔

اہل مکہ کے شمار میں چھ ہزار دو سو بارہ ہیں۔

شام والوں کی گنتی کے مطابق چھ ہزار دو سو چھپیس ہیں۔

حضرت ابراہیم تیجی نے کہا کہ چھ ہزار ایک سونا وے آیات ہیں۔

اہل بصرہ کے شمار میں چھ ہزار دو سو چار آیات ہیں۔

اور شامیوں کے ایک شمار کے مطابق چھ ہزار دو سو پچاس آیات ہیں۔

اور اکثر کا قول یہ ہے کہ چھ ہزار چھ سو چھیساٹھ (6666) آیات ہیں۔

قرآن پاک کے کلمات کے شمار میں بھی اختلاف ہے۔ حمید اعرج نے قرآن کے کلمات چھ ہزار چار سو سیس (6423) بتائے ہیں۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ اس میں بہت سے اقوال اس کے علاوہ بھی ہیں۔ حضرت مجاهد نے کہا کہ ستრ ہزار دو سو پچاس کلمات ہیں۔

ابراہیم تیجی نے کہا کہ ستتر ہزار چار سو انた لیس کلمات ہیں۔

حضرت عطا خراسانی نے کہا کہ ستتر ہزار چار سو انتا لیس کلمات ہیں۔

حضرت عبدالعزیز بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ انہوں نے ستتر ہزار چار سو چھتیس کلمات کہے ہیں۔

اور اس سے کم زیادہ کے بھی اقوال ملتے ہیں۔ (واللہ تعالیٰ اعلم)

## باب نمبر 149 : حروف قرآن کی تعداد

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت عبداللہ بن مسعود نے فرمایا کہ قرآن پاک کے حروف کی گنتی تین لاکھ بائیس ہزار چھ سو نو حروف ہیں، اور قرآن پاک کے

پڑھنے والے کے لیے ہر حرف کے بدله میں دس نیکیاں ہیں۔  
حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ قرآن کے کل حروف تین لاکھ تیس ہزار چھو سو  
اکھتر ہے۔

حضرت مجاهد نے کہا کہ تین لاکھ اکیس حروف ہیں۔  
ابراہیم تیجی نے تین لاکھ تیس ہزار پندرہ حروف کہے ہیں۔  
حضرت عبدالعزیز بن عبد اللہ نے کہا کہ قرآن کے حروف تین لاکھ گیارہ ہزار دو  
سو ہیں۔

قرآن میں کل 'الف' اڑتا لیس ہزار آٹھ سو بہتر (48872) ہیں

'ب' گیارہ ہزار چار سو اٹھائیں (11428)۔

'ت' دس ہزار ایک سونانوے (10199)۔

'ث' دس ہزار دوسو ستر (10277)۔

'ج' تین ہزار دوسو ستر (3273)۔

'ح' تین ہزار نو سو تر انوے (3993)۔

'خ' ایک ہزار چار سو سولہ (1416)۔

'ڏ' پانچ ہزار چھ سو بیالیس (5642)۔

'ڙ' چار ہزار چھ سونانوے (4699)۔

'ڦ' گیارہ ہزار سات سونانوے (11799)۔

'ڻ' ایک ہزار پانچ سونانوے (1590)۔

'س' پانچ ہزار آٹھ سوا کانوے (5891)۔

---

”ش“ دو ہزار دو سو تیس (2253)۔  
”ص“ دو ہزار تیرہ (2013)۔  
”ض“ ایک ہزار چھ سو سات (1607)۔  
”ظ“ ایک ہزار دو سو چھوٹر (1274)۔  
”ظ“ آٹھ سو پانیس (842)۔  
”ع“ نو ہزار دو سو بیس (9220)۔  
”غ“ دو ہزار دو سو آٹھ (2208)۔  
”ف“ آٹھ ہزار چار سو نوائے (8499)۔  
”ق“ چھ ہزار آٹھ سو تیرہ (6813)۔  
”ک“ نو ہزار پانچ سو (9500)۔  
”ل“ تیس ہزار چار سو تیس (30423)۔  
”م“ چھیس ہزار ایک سو پنیتیس (26135)۔  
”ن“ چھیس ہزار پانچ سو ساٹھ (26560)۔  
”و“ چھیس ہزار پانچ سو چھتیس (25536)۔  
”ہ“ انیس ہزار پانچ سو ستر (19570)۔  
”لا“ چار ہزار سات سو بیس (4720)۔  
”ی“ چھیس ہزار نو سو انیس (25919) بار آئے ہیں۔  
فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ اس میں بھی اختلاف ہے؛ تاہم ہم نے اسے  
قرآن کی ایک جماعت کے مطابق نقل کیا ہے۔ (واللہ تعالیٰ اعلم)

## باب نمبر 150 : ثلث، نصف اور ربع قرآن

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت ہمید اعرج کہتے ہیں کہ میں نے قرآن کے نصف کا حساب کیا تو میں نے اس کو سورۃ الکھف کے مندرجہ ذیل مقام پر پایا:

وَلَيْتَ لَطَّافٌ . (الکھف: ۱۹)

اس طرح لام ثانی تو نصف اول میں اور ط اور ف نصف ثانی میں ہیں۔

بعض کہتے ہیں کہ نصف قرآن اللہ کے اس فرمان:

فَهَلْ نَجِعَلُ لَكَ خَرَجًا . (الکھف: ۹۳)

پر ہے، اور قرآن کی ایک جماعت نے کہا کہ ہے کہ نصف قرآن اللہ کے اس فرمان:

لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا نُنْكَرًا . (الکھف: ۷۲)

پر ہے اور اکثر کے نزدیک سورہ کے اخیر کے قریب نصف پورا ہوتا ہے۔

بعض متقدیمین سے مردی ہے کہ پہلا ثلث سورہ توبہ میں اللہ کے اس فرمان:

وَقَعَدَ الَّذِينَ كَذَبُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ ، سَيِّصِيبُ . (التوبہ: ۹۰)

اور دوسرا ثلث سورہ عنكبوت کی اس آیت:

إِلَّا بِالْتَّى هِيَ أَحْسَنُ . (العنکبوت: ۲۶)

پر ہے اور اکثر کے نزدیک ثلث اول اللہ کے اس فرمان:

وَطَبَعَ اللَّهُ عَلَى قَلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ .

اور ثلث ثانی سورہ عنكبوت میں اس آیت پر:

وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَلِمُونَ . (العنکبوت: ۲۲)

اور تیسرا آخر قرآن تک ہے۔

بعض متقدیں کہتے ہیں کہ پہلا ربع سورہ اعراف میں شروع کی تین آیات پر پورا ہوتا ہے، اور دوسرا جہاں نصف قرآن ہے اور تیسرا سورہ صافات میں اس آیت پر :

فَامِنُوا فَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ . (الصافات: ۱۳۸)

اور اکثر کے نزدیک پہلا ربع سورہ انعام کے آخر تک، اور دوسرا سورہ کھف کے آخر تک اور تیسرا سورہ زمر کے آخر تک اور چوتھا آخر قرآن تک۔

## باب نمبر 151 : معلمین کی فضیلت

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت زید بن اسلم اپنے والد سے اور وہ ایک صحابی سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا :

أَحَبَ الْعِبَادَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى بَعْدَ الْأَنْبِيَاءِ وَالشَّهَادَاءِ  
الْمُعْلَمُونَ، وَمَا فِي الْأَرْضِ بَقِيَّةً بَعْدَ الْمَسَاجِدِ أَحَبَ إِلَى اللَّهِ  
مِنَ الْبَقِيَّةِ الَّتِي يَتَلَقَّى فِيهَا فِي الْكِتَابِ .

یعنی اللہ کے نزدیک انبیا اور شہدا کے بعد محبوب تر وہ بندے اساتذہ و معلّمین ہیں۔ اور مساجد کے بعد سب سے زیادہ پیاری جگہ اللہ کی نگاہ میں وہ ہے جہاں قرآن کی تلاوت کی جائے۔

حضرت ابراہیم خنجری نے فرمایا :

معلم الصبيان يستغفر له الملائكة في السماء والدواب في الأرض والطيور في الهواء والحيتان في البحر .

یعنی پھوٹ کو پڑھانے والے کے لیے فرشتے آسمانوں میں، چارپائے زمین پر، پرنے ہواوں میں اور محچلیاں دریاؤں میں بخشش کی دعا کرتی ہیں۔

منقول ہے کہ جب بچہ مکتب میں داخل ہوتا ہے اور بسم اللہ الرحمن الرحيم سیکھتا ہے تو اللہ اس کے سبب تین شخصوں اس کے باپ اور اس کی ماں اور معلم یعنی اس کے استاد کو بخشن دیتا ہے۔

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

من علم ابنه او ابنته شيئا من القرآن فكل درهم أعطاه للمعلم  
وزن جبل أحد، وإذا خرج الصبي من بيته إلى الكتاب يكتثر  
الخير في بيت والده، ويقل الشر فيه، ويهرب الشيطان منه .

یعنی جس نے اپنے بیٹے یا بیٹی کو قرآن پڑھایا تو اس کے لیے ہر ایک درہم  
کے بد لے جو وہ معلم کو دے گا اُحد پھاڑ کے برابر ثواب ہے، اور جس وقت  
بچہ گھر سے کتب کی طرف چلتا ہے تو اس کے والدین کے گھر میں خیر و برکت کا  
نزول ہوتا ہے، برائیاں ٹھی ہیں اور شیطان دور بھاگ جاتا ہے۔

حضرت حسن بصری رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

من علم ولده القرآن كساه الله يوم القيمة ثلاث حلل من  
حلل الجنة كل حلة منها خير من الدنيا وما فيها والناس  
كلهم عراة، ثم له بكل حرف من كتاب الله تعالى درجة .

یعنی جو اپنی اولاد کو قرآن سکھائے گا تو قیامت کے دن جتنی حلوں میں سے  
تین حلے اس کو پہنائے جائیں گے کہ ہر حلہ دنیا و مافیہا سے بہتر ہو گا جبکہ سب  
لوگ برہنہ ہوں گے اور ہر حرف کے بد لے میں اس کا ایک درجہ بلند ہو گا۔

حضرت عبد الرحمن سلمی نے حضرت عثمان غنی سے روایت کی کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

أفضلكم من تعلم القرآن ثم علمه .

یعنی تم میں سے افضل وہ ہے جو خود قرآن سیکھے اور دوسروں کو سکھائے۔ (۱)  
 حضرت عبدالرحمن فرماتے ہیں کہ اس حدیث نے مجھ کو اس مجلس میں بھایا اور وہ لوگوں کو تعلیم دیتے تھے، اور حضرت حسن اور حسین کے استاد تھے۔  
 حضرت ضحاک بن عباس بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جب الوداع میں دعا فرمائی :

اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِلْمُعْلَمِينَ وَأَطْلِ أَعْمَارِهِمْ وَبَارِكْ لِهِمْ فِي  
كَسْبِهِمْ . (۲)

یعنی اے اللہ! معلمین کی بخشش فرما، ان کی عمر زیادہ کرو اور ان کے کسب میں برکت عطا فرما۔

حضرت انس کی روایت میں آتا ہے کہ معلم کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک مرتبہ یوں دعا فرمائی :

اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِلْعُلَمَاءِ وَأَفْقِرْ الْمُعْلَمِينَ . (۳)  
یعنی اے اللہ! علماء کی بخشش فرما اور معلمین کو محتاج رکھ۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ان دونوں احادیث میں تطبیق اس طرح ہے کہ آپ نے ان کے کسب میں برکت کی دعا فرمائی، اس سے مراد یہ ہے کہ ان کی قوت میں ہر روز برکت دے، اور جو یہ دعا فرمائی کہ ان کو محتاج رکھ تو اس سے مراد یہ ہے کہ ان کو غنی نہ کر؛ اس لیے کہ جب وہ غنی ہوں گے تو پڑھانا چھوڑ دیں گے۔

(۱) صحیح بخاری: ۱۹۲/۶ حدیث: ۵۰۲۸..... سنن ابن ماجہ: ۷۶/۱ حدیث: ۲۱..... سنن ترمذی: ۱۷۳/۵ حدیث: ۲۹۰۸..... مصنف عبدالرزاق: ۳۶۷/۳ حدیث: ۵۹۹۵۔

(۲) الفردوس بیانو الخطاۃ: ابرہام حدیث: ۲۰۳۰..... کشف المخاء عجلونی: ۱/۲۸۸ حدیث: ۱۰۲۔

(۳) ذخیرۃ الخطاۃ: ۱/۲۳۳ حدیث: ۹..... لیکن ابن جوزی نے 'الموضوعات' میں مذکورہ دونوں حدیثوں پر رد و تدریج کیا ہے اور انہیں موضوع قرار دیا ہے۔ اللہ رسول اعلم۔ - چیا کوئی۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ جب معلم ثواب حاصل کرنا چاہے اور چاہے کہ اس کے اعمال انہیا کے اعمال کی مانند ہو جائیں تو اس کو لازم ہے کہ پانچ چیزوں سے اپنے نفس کو بچائے: اول یہ کہ کسی کے ساتھ تشوہ وغیرہ کی شرط نہ کرے، اور نہ اس سے بے پرواہ رہے جس نے دے دیا لے اور جس نے کچھ نہ دیا اسے چھوڑ دے۔ اگر یہ سکھانے اور بچوں کی حفاظت پر کچھ شرط تشوہ وغیرہ کی کر لے تو یہ جائز ہے۔ دوسرا یہ کہ ہمیشہ باوضور ہے؛ کیوں کہ ہر گھر می قرآن شریف کو چھونے کی حاجت پڑتی ہے۔ تیسرا یہ کہ تعلیم میں خیر خواہی کرے، اور اس کام میں مقید رہے۔ چوتھا یہ کہ جب بچے آپس میں کسی بات پر تنازع کریں تو ان میں عدل کرے اور انصاف کر ادے اور غریبوں کو چھوڑ کر امیروں کی اولاد کی طرف نہ جھکے۔ پانچواں یہ کہ بچوں کوختی سے نہ مارے اور حد سے نہ بڑھے؛ کیوں کہ قیامت کے دن اس کا حساب ہو گا۔

حضرت جبیب بن ابی ثابت نے فرمایا :

المعلمون ولدوا بنجم الملوك يحاسبون كما يحاسب  
الملوك .

یعنی معلمین بادشاہوں کے ستاروں کے وقت پیدا ہوئے ہیں اور ان سے بھی ویسے ہی حساب ہو گا جیسے بادشاہوں کا ہو گا۔

ایک تابعی سے مروی ہے کہ ان کا بیٹا ان کے پاس روتا ہوا آیا تو پوچھا اے میٹے!  
تجھے کیا ہوا؟ اس نے کہا کہ مجھے استاد نے مارا ہے۔ انہوں نے کہا کہ مجھ کو عکرہ نے  
حضرت ابن عباس سے مروی حدیث بیان کی :

معلم صبینا کم شرار کم عند الله أقلهم رحمة للبيت و  
أغلظهم على المساكين .

یعنی اللہ کی نگاہ میں بچوں کا وہ معلم بہت برا ہے جو قبیلوں پر حرم نہ کرے اور مسکینوں پر سختی کرے۔

ایک صحابی سے مروی ہے کہ تین شخص ہیں کہ اللہ ان پر قیامت کے دن نظر رحمت نہ فرمائے گا: ایک معلم جو بتیم کو اس چیز کی تکلیف دے جس کی اس میں طاقت نہ ہو۔ دوسرا وہ آدمی جو بادشاہوں کی مجلس میں بیٹھے اور ان کی خواہش کے موافق کلام کرے۔ تیسرا وہ آدمی جو بغیر حاجت کے سوال کرے۔

حضرت علی المرتضی نے فرمایا: جو شخص قرآن یاد کرے گا تو اس کا بیت المال میں سے ہر سال دو سو دینار یا ایک ہزار درہم ہیں۔ اور جو کوئی نصف قرآن یاد کرے گا تو ایک سو دینار یا ایک ہزار درہم۔ اگر دنیا میں اپنے حق سے محروم رہے گا تو قیامت کے دن دلا یا جائے گا، اور بیت المال کا والی قیامت کے دن پکڑا جائے گا۔ اگر اس کی نیکیاں ہوں گی تو وہ حافظ کو دلائی جائیں گی؛ ورنہ حافظ کے گناہ اُتار کرو والی پر رکھ دیے جائیں گے۔

## باب نمبر 152 : کم کھانے کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: آدمی کو چاہیے کہ زیادہ نہ کھائے، اور بہت پیٹ بھر کرنہ کھائے؛ کیونکہ یہ نہ صرف اللہ اور لوگوں کے نزدیک مذموم ہے بلکہ بدن کے لیے بھی مضر ہے۔ بعض اطباء سے مروی ہے کہ کسی نے ان سے پوچھا کہ کیا قرآن مجید میں کہیں طب کا ذکر ہے؟ تو انہوں نے کہا: ہاں، کیوں نہیں، اللہ نے تمام طب کو اس آیت میں جمع فرمادیا ہے :

**كُلُّوا وَاشْرَبُوا وَلَا تُشْرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ .**

(الاعراف: ۳۱)

کھاؤ اور پی اور حد سے نہ بڑھو کہ بے شک اللہ حد سے بڑھنے والوں کو پسند نہیں کرتا۔

یعنی کھانے میں زیادتی کرنے سے بہت سے امراض جنم لیتے ہیں۔

حضرت حسن بصری نے فرمایا کہ چار باتیں آدمی میں ہوئی چاہئیں: اپنی عادت کو قابو میں رکھے، بات تول کر کہے، اپنی پوچھی کے مطابق معاملہ کرے اور آمدنی اور خرچ کی محافظت رکھے۔

امیر المؤمنین حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

إِنْ مِنَ السُّرُوفَ أَنْ يَاكِلَ الرَّجُلَ كُلَّ مَا يَشْتَهِي.

یعنی یہ بھی اسراف ہے کہ آدمی کا جو دل چاہے کھالے۔

حضرت سمرہ بن جندب کے بارے میں آتا ہے کہ آپ کے بیٹے نے اس قدر کھایا کہ بخار آگیا، پھر قے کر دی۔ تو آپ نے فرمایا: اگر تو ایسی حالت میں مر جاتا تو میں تیری نمازِ جنازہ نہ پڑھتا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

مَا مَلَأَ أَبْنَاءَ آدَمَ وَعَاءَ شَرًا مِنْ بَطْنِهِ حَسْبَ أَبْنَاءَ آدَمَ أَكْيَالَتِ  
يَقْمَنُ صَلَبَهُ إِنْ كَانَ لَا مَحَالَةَ فَثُلَثٌ لِطَعَامِهِ وَ ثُلَثٌ لِشَرَابِهِ وَ  
ثُلَثٌ لِنَفْسِهِ.

یعنی ابن آدم نے پیٹ سے برابر تن نہیں بھرا۔ آدمی کی کمر کو سیدھا رکھنے کے لیے چند لقے ہی کافی ہیں۔ اگر ایسا نہ کر سکے تو پیٹ کے تین حصے کر لے: ایک حصہ کھانے کے لیے، ایک حصہ پانی کے لیے، اور ایک حصہ ہوا کے لیے۔

منقول ہے کہ زیادہ کھانے میں چھ بڑی خصلتیں ہیں: اول یہ کہ اس کے دل سے خوف خدا جاتا رہتا ہے۔ دوسرا یہ کہ اس کے دل سے رحم نکل جاتا ہے؛ کیونکہ وہ یہی گمان کرتا ہے کہ میری طرح سب شکم سیر ہیں۔ تیسرا یہ کہ عبادت میں سستی ہوتی ہے۔ چوتھا یہ

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۱۹/۳۰۱۔ حدیث: ۲۰۳۰۱۔ ..... متدرک حاکم: ۲۳۲/۳۔ حدیث: ۷۹۲۵۔ ..... سن  
نسائی: ۳/۲۷۷۔ حدیث: ۲۷۳۷۔ ..... متدرک شامیں طرانی: ۳/۱۳۶۔ حدیث: ۱۹۲۱۔

کہ جب حکمت کا کلام سنتا ہے تو اسے رقت نہیں ملتی۔ پانچواں یہ کہ دانا تی اور نصیحت کا کلام کرے تو لوگوں پر اس کی تاثیر نہیں ہوتی، اور چھٹا یہ کہ زیادہ کھانے سے مختلف امراض پیدا ہوتے ہیں۔

منقول ہے کہ چار باتیں کھانے میں فرض ہیں اور چار سنت اور چار ادب کی ہیں۔ نیز دودوا ہیں اور دو مکروہ ہیں۔ جو چار فرض ہیں ان میں سے پہلا فرض یہ ہے کہ حلال کھانا کھائے۔ دوسرا یہ کہ اس کو اللہ کے رزق سے جانے۔ تیسرا یہ کہ جو اللہ نے مقدر کیا ہے اس پر راضی رہے۔ چوتھا یہ کہ جب تک اس کی کھانے کی قوت باقی رہے تب تک اللہ کی نافرمانی نہ کرے۔

جو چار سنت ہیں ان میں سے پہلی یہ ہے کہ بسم اللہ پڑھ کر کھانا شروع کرو۔ دوسرا یہ کہ جب کھا چکے تو الحمد للہ کہے۔ تیسرا یہ کہ کھانے سے پہلے اور بعد میں دونوں ہاتھ دھونے اور چوتھا یہ کہ بایاں پاؤں موڑ کر داہنا کھڑا کر کے بیٹھے۔

جو چار ادب ہیں ان میں سے پہلا یہ ہے کہ اپنے آگے سے کھائے۔ دوسرا یہ کہ لقمه چھوٹا لے۔ تیسرا یہ کہ اچھی طرح چبائے اور چوتھا یہ کہ دوسرے کے لقمه کی طرف نہ دیکھے۔ اور جو دودوا ہیں ان میں سے پہلی بات یہ ہے کہ دستر خوان پر جولقہ یا ریزے گریں ان کو اٹھا کر کھائے، اور دوسرا یہ کہ انگلیاں اور پیالہ چاٹ لے؛ یہاں تک کہ صاف ہو جائیں۔

اور جو دو باتیں مکروہ ہیں ان میں سے پہلی یہ ہے کہ کھانے کو سو نگھے نہیں اور نہ اس میں پھونک مارے۔ اور دوسرا بات یہ کہ جب تک کھانا مختذلانہ ہو جائے نہ کھائے؛ کیوں کہ حدیث پاک میں آتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

لا برکة في الحار .

یعنی گرم کھانے میں کوئی برکت نہیں۔ (واللہ تعالیٰ اعلم)

باب نمبر 153 : سلام و تجیت کا بیان

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: مسلمانوں کی دعا آپس میں سلام ہے اور یہی اہل جنت کا سلام ہے جو جنت میں ایک دوسرے سے ملتے وقت کریں گے؛ لہذا مسلمان کو چاہیے کہ سلام کو مسلمانوں میں خوب پھیلانے؛ کیوں کہ یہ مسلمانوں کے اخلاقی فرائض میں سے ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت انس بن مالک سے فرمایا :

إذا خرجت من منزلك فلا يقنن بصرك على أحد من أهل  
قبلتك إلا سلمت عليه فتدخل حلاوة الإيمان قلبك، وإذا  
دخلت بيتك فسلم تكثر بركتك وبركة بيتك . (١)

یعنی جب تو اپنے گھر سے باہر نکلے تو تیری نگاہ جس اہل قبلہ پر (یعنی مسلمان بھائی) پر پڑے تو اس کو سلام کر: کیوں کہ یہ عمل ایمان کی حلاوت تیرے دل میں بخدا دے گا۔ یوں ہی جب تو اپنے گھر میں داخل ہو تو اہل خانہ پر سلام کر کہ اس سے تیری اور تم سے اہل خانہ کی برکت میں اضافہ ہو گا۔

یکے از صالحین کے تعلق سے آتا ہے کہ ایک شخص ان کے اصحاب میں سے ان کے پاس آ کر پوچھتا ہے کہ کیا حال ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ تیرا خانہ خراب ہو، یہ کیا طریقہ ہے، تم نے "السلام علیکم" کیوں نہیں کہا کہ تیرے حصے میں دس نیکیاں لکھی جاتیں، اور پھر میں جواب دیتا تو مجھے بھی دس نیکیاں ملتیں اور جب بیس نیکیاں لکھتی ہو جاتیں تو ہم نزول رحمت کے امیدوار ہوتے۔

ایک مرد صاحب سے پوچھا گیا کہ جب آدمی اپنے رفیق سے ملے اور یہ کہے: اطال  
الله بقاء ک۔ یعنی اللہ تیری عمر دراز کرے۔ تو یہ کہنا کیسیسا ہے؟

(١) اتحاف الخيرة المبهرة: ٣٩٦ حديث: ٥٢٧٩.....مجمع الزوائد من موضع الفوائد: ١٠٥٢١ حديث: ١٢٧٠۔

انہوں نے جواب دیا کہ یہ دہریوں کی دعا ہے اور مسلمانوں کی دعا "السلام علیکم" ہے۔  
حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کے بارے میں آتا ہے کہ وہ بازار ہا بازار جایا کرتے تھے۔  
کسی نے پوچھا کہ آپ بازار کیوں جاتے ہیں کہ نہ تو آپ کچھ خریدتے ہیں اور نہ ہی کچھ  
بیچتے ہیں؟۔ فرمایا کہ میں تو فقط سلام کرنے کے لیے جاتا ہوں۔ آپ کی یہی عادت  
مبارکہ تھی کہ جب کسی پر گزرتے تو "السلام علیکم" کہتے۔

لقمان حکیم نے اپنے بیٹے سے کہا کہ اے میرے پیارے بیٹے! جب تو کسی قوم کی  
مجالس میں آئے تو ان کی طرف اسلام کا تیر پھینک لیعنی ان پر سلام کر پھر بیٹھ اور اس وقت  
تک نہ بول جب تک کہ تو ان کو بولنا نہ دیکھ لے۔ تو اگر وہ پہلے بات کریں تو تو بھی ان کا  
شریک ہو جا؛ ورنہ ان سے کنارہ کر کے کسی اور کے پاس چلا جا۔

## باب نمبر 154 : کچھ نکاح کے بارے میں

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضور نبی اکرم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

أعظم النكاح بركة أيسره مؤنة . (۱)

یعنی بڑی برکت والا ہے وہ نکاح جس میں زیادہ خرچ اور تکلیف نہ ہو۔

مروی ہے کہ ایک شخص حضرت حسن بصری کے پاس آیا اور انہی بیٹی کے نکاح کے  
متعلق ان سے مشورے کا خواستگار ہوا تو آپ نے فرمایا:

زوجها من تقى فإنه إن أحبهما أكرمهها، وإن أبغضهما لم يظلمها.

(۱) مسند طیابی: ۳۲/۳: ۱۵۳۰..... مسند الحنفی: ۳۹۷/۲: ۹۳۶..... مسند احمد بن حنبل: ۵/۳۱: ۲۲۵۲۹۔

یعنی کسی مقنی آدمی سے اس کا نکاح کر دے؛ اس لیے کہ اگر اس مقنی کو اس سے محبت ہو گئی تو اس کی عزت کرے گا اور اگر اس کو ناپسند کرے گا تو پھر بھی اس پر ظلم نہ کرے گا۔

حضرت حسن نے فرمایا کہ چار چیزیں بہت بڑی بلائیں۔ ا: عیال کی کثرت ۲: مال کی قلت ۳: براہمسایہ ۴: اور خیانت کرنے والی زوجہ۔

حضرت مالک بن دینار کی اہلیہ ام تھی جب انتقال کر گئیں تو کسی نے آپ سے کہا اے ابو تھجی! آپ نکاح کیوں نہیں کر لیتے؟ فرمایا: اگر مجھے استطاعت ہوتی تو اپنے نفس کو بھی طلاق دے دیتا۔

بعض اعراب کا مقولہ ہے :

التزوج فرح شهر، و غم دهر، و قطع ظهر، و وزن مهر  
وذل عمر .

یعنی نکاح میں کیا ہے؟ ایک ماہ کی خوشی، ہمیشہ کاغم، کمر کا ٹوٹنا، مهر کا بوجھ اور عمر بھر کی ذلت۔

حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
ثلاثة حق على الله تعالى عنهم: المجاهد في سبيل الله،  
والناكح يستعن عن محارم الله، والمكاتب يريد الأداء .

یعنی تین لوگوں کی مدد اللہ نے خاص اپنے ذمہ کرم پر رکھی ہے۔ ا: اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والا۔ ۲: نکاح کرنے والا پارسا کہ اس کے سبب سے معصیت الہی سے رکا رہے۔ ۳: اور مکاتب (یعنی غلام) کہ (اپنے مالک کو اپنا عرض) ادا کرنا چاہتا ہے۔

حکایت بیان کی جاتی ہے کہ نبی اسرائیل میں سے ایک شخص نے کہا کہ میں اس وقت

تک نکاح نہ کروں گا جب تک اس بارے میں سوآدمیوں سے مشورہ نہ لے لوں۔ چنانچہ اس نے ننانوے آدمیوں سے مشورہ لیا باقی ایک آدمی رہ گیا۔ اس نے ارادہ کیا کہ جس بندے سے صحیح سب سے پہلے ملاقات ہوگی اسی سے مشورہ لے لوں گا اور اسی کی رائے پر عمل کروں گا۔

چنانچہ جب صحیح ہوئی، اور وہ اپنے گھر سے نکلا تو اس کو ایک گھوڑے پر سوار ایک دیوانہ ملا، اس کو دیکھ کر اس شخص کو فکر ہوئی۔ جب وہ دیوانہ اس کے سامنے آیا تو دیوانے نے کہا کہ میرے گھوڑے کے سامنے سے ہٹ جا، کہیں تجھے مارنہ دے۔ اس نے کہا: اپنے گھوڑے کو ذرا روکو، میں تم سے کچھ سوال کروں گا۔ وہ ٹھہر گیا۔ اس نے کہا: میں نے یہ وعدہ کیا تھا کہ جو صحیح سب سے پہلے ملے گا اس سے مشورہ لوں گا، اور تو ہی پہلے ملا ہے لہذا بتا کہ میں نکاح کرنا چاہتا ہوں کس طرح کروں؟

اس دیوانے نے کہا کہ عورتیں تین قسم کی ہیں: ایک میں تو تیرافائدہ ہے۔ دوسرا میں نقصان ہے۔ اور تیسرا میں فائدہ اور نقصان دونوں ہیں۔

اس نے پھر کہا کہ میرے گھوڑے سے نجی کہیں وہ تجھ کو مارنہ دے اور چلتا بنا۔ اس شخص نے سوچا کہ مجھے اس کا مفصل بیان اس سے پوچھنا چاہیے، اور اس کے قریب جا کر کہا کہ ذرا اپنے گھوڑے کو روکیں تاکہ میں آپ سے ایک بات پوچھ لوں۔ اس نے روک دیا۔ یہ اس کے پاس گیا اور اس سے کہا کہ میں آپ کی بات کو سمجھنیں سکا، اس کی تفصیل بیان کر دیں۔

اس دیوانے نے کہا کہ وہ عورت جس میں تیرافائدہ ہے تو وہ باکرہ (کنواری) ہے اس کا دل اور طبیعت تیرے ساتھ رہے گی کسی دوسرے کے ساتھ اُلفت نہ کرے گی۔

جس میں تیرافائن ہے تو وہ اولاد والی (یعنی بیوہ) ہے کہ تیرا مال کھائے گی، اور پہلے شوہر کو رویا کرے گی۔

اور جس میں تیرا فائدہ اور نقصان ہے وہ عورت ہے کہ اس کی پہلے شوہر سے کچھ اولاد نہ ہو، اگر تو اس کے لیے پہلے شوہر سے اچھا ہے تو وہ تیرے لیے اچھی ہے، اور اگر نہیں تو وہ تیرے لیے نقصان دہ ہے۔

اتباً تاکر وہ دیوانہ چل پڑا؛ مگر یہ شخص پھر اس کو جاما اور اس سے کہا: تجھے خرابی ہوتا ہے تو میں تو دنالوگوں کی تی کرتا ہے اور کام دیوانوں جیسے کرتا ہے۔

اس دیوانے نے کہا: اے دوست! مجھ کو بنی اسرائیل اپنا قاضی بنانا چاہتے تھے، میں نے انکار کیا۔ انہوں نے اصرار کیا تو میں نے اپنے آپ کو دیوانہ بنالیا حتیٰ کہ میں نے ان سے نجات حاصل کی۔

روایتوں میں آتا ہے کہ ایک شخص حضرت داؤد علیہ السلام کی بارگاہ میں حاضر ہوا اور عرض کی، میں نکاح کرنا چاہتا ہوں۔

آپ نے فرمایا کہ سلیمان کے پاس جاؤ اور ان سے پوچھو۔ حضرت سلیمان کی عمر ان دونوں سال تھی، وہ شخص آپ کے پاس آیا تو ان کو ایک گھوڑے پر سوار پھوں کے ساتھ کھیلتا پایا۔ اس شخص نے عرض کی، میں نکاح کرنا چاہتا ہوں، کس طرح کروں؟۔

حضرت سلیمان نے فرمایا:

عليك بالذهب الأحمر والفضة البيضاء، واحذر الفرس  
کیلا یضر بک.

یعنی سرخ سونے اور سفید چاندی کو لے لے اور گھوڑے سے نک کہ تجھے مارے نہیں۔

وہ شخص آپ کے جواب کو نہ سمجھ سکا۔ حضرت داؤد نے اس سے فرمادیا تھا کہ وہ جو جواب دیں وہ مجھے واپس آ کر بتانا۔ چنانچہ وہ شخص حضرت داؤد کے پاس آیا اور حضرت سلیمان کا جواب سنادیا تو حضرت داؤد نے فرمایا: 'الذهب الأحمر' (سرخ سونا) تو

باکرہ عورت ہے۔ 'الفضة البيضاء' (سفید چاندی) جوان یوہ ہے، اور جوانہوں نے کہا 'احذر الفرس کیلا یضربک'، اس سے مراد یہ ہے کہ بوڑھی عورت اور اولاد والیوں سے بچ۔

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نکاح کا حکم دیا کرتے تھے اور مجرد (یعنی تنہا) رہنے سے منع فرمایا کرتے تھے اور فرماتے :  
تزویجوا الودود الولود فإني مكاثر بكم الأنبياء يوم القيمة .  
یعنی محبت کرنے والیوں اور زیادہ بچوں کو جنم دینے والیوں سے نکاح کرو؛ اس لیے کہ میں رویہ قیامت تمہاری کثرت کی وجہ سے دیگر امتوں پر غیر کروں گا۔ (۱)

حضرت عمرو بن العاص روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم علیہ السلام نے فرمایا :  
ألا إن الله تعالى لعن أربعة ولعنت عليهم الملائكة: رجل يحصر ولم يجعل الله حصورا، و امرأة تذكرت الله عزوجل وإنما جعلها الله أنسى، و رجل تخنث والله خلقه ذكراء،  
والذي يضل الأعمى عن الطريق .

یعنی اللہ اور اس کے فرشتے چار شخصوں پر لعنت کرتے ہیں۔ ۱: وہ شخص کہ نکاح سے بازر ہے جبکہ اللہ نے اس کو نہیں روکا۔ ۲: وہ عورت کہ خدا نے اس کو عورت بنایا اور وہ خود کو مرد بنائے۔ ۳: وہ مرد کہ خشی بنتے جبکہ خدا نے اس کو مرد بنایا ہے۔ ۴: اور وہ شخص کہ اندر ہے کو راستہ بھلا دے۔

حضرت ابو القاسم حکیم فرماتے ہیں کہ جس کے پاس عورت نہیں اس کی مرد نہیں، اور جس کے پاس اولاد نہیں اس کی خوشی نہیں، اور جس کے پاس یہ دونوں نہیں اس کو کچھ غم نہیں۔ (والله تعالیٰ اعلم)

(۱) سنن ابو داود: ۵/ ۲۳۱ حديث: ۵۲..... مندرجہ بن حبیل: ۲۵/ ۱۹۸ حديث: ۱۲۵۲..... مسنون حاکم: ۲۹۲ حديث: ۲۶۳۵..... مجمع الاوسط طبرانی: ۱۱/ ۳۳۷ حديث: ۵۲۵۶۔

## باب نمبر 155 : امر نبوت علی صاحبہ الصلة واللام کا آغاز

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ہمیں یہ روایت پہنچی ہے کہ حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی عمر مبارک جب پچیس سال ہوئی تو آپ کے چچا ابو طالب نے آپ سے کہا۔ اے میرے بھتیجے! میرے پاس زیادہ مال نہیں کہ تمہارا نکاح کر سکوں اور نہ تمہارے باپ نے کوئی مال ترکے میں چھوڑا ہے تو خدیجہ بنت خویلد کے پاس جاؤ اور اجرت پر اس کا کام کرو، جو کوئی اجرت پر اس کے ہاں کام کرتا ہے وہ اس کو دو جوان اونٹیاں دیتی ہے، شاید تجھے ایک زیادہ دے دے۔

چنانچہ ابو طالب آپ کو حضرت خدیجہ کے پاس لائے۔ حضرت خدیجہ نے پسند کرتے ہوئے کہا: سر آنکھوں پر، اور میں ان کو دو کے ساتھ ایک اونٹی مزید دوں گی۔

حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت خدیجہ کے ایک غلام میسرہ کے ساتھ تجارت کے لیے ملک شام تشریف لے گئے، اور کثیر منافع حاصل ہوا۔ ساتھ ہی اللہ تعالیٰ نے میسرہ کے دل میں آپ کی محبت و عظمت ڈال دی۔

جب دونوں سفر سے لوٹتے ہوئے 'مراظہ بران' نامی ایک جگہ پر اترے تو میسرہ نے کہا کہ آپ آگے جا کر حضرت خدیجہ کو منافع کی خوشخبری دیں شاید وہ آپ کو ایک اونٹی مزید دے۔ چنانچہ آپ نے ایسا ہی کیا تو حضرت خدیجہ نے اس خوشخبری پر آپ کو ایک اونٹی مزید دی۔

پھر میسرہ نے حضرت خدیجہ کو بتایا کہ میں نے محمد ﷺ سے راستہ میں کئی عجائب اور نشانیاں دیکھی ہیں، جسے سن کر حضرت خدیجہ کے دل میں سر کا رد و عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی محبت پیدا ہو گئی اور وہ آپ کی طرف راغب ہو گئیں۔ چنانچہ آپ نے کھانے کا اہتمام کیا اور سردار ان قریش کی دعوت کی اور اپنے والد سے مطالبه کیا کہ محمد ﷺ سے ان کا

نکاح کر دے۔

مگر ان کے والد نے انکار کرتے ہوئے غصے کا اظہار کیا تو حضرت خدیجہ نے اپنے والد کو شراب پلائی یہاں تک کہ وہ نشے میں آگیا تو پھر حضرت خدیجہ نے اجازت مانگی تو ان کے والد نے نشے میں حضور سے آپ کا نکاح کر دیا۔ جب ہوش میں آیا تو کپڑوں پر رنگ کا اثر پایا تو کہا یہ کیا ہے؟۔

حضرت خدیجہ نے کہا: آپ نے محمد سے میرا نکاح کر دیا۔ تو اس نے کہا: مجھ سے بڑے بڑے اشراف لوگوں نے تیرے لیے درخواست کی اور میں نے انکار کر دیا اور تو نے ایک ایسے شخص کے ساتھ نکاح کیا جس کے پاس کچھ بھی مال و دولت نہیں۔

حضرت خدیجہ نے کہا کہ وہ حسب و نسب میں بہت بلند ہیں مجھے ان کے مال کی کچھ حاجت نہیں۔ پھر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت خدیجہ سے قربت کی۔

جب سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی عمر مبارک چالیس سال کی ہوئی تو آپ نے ہوا میں ایک ایسی چیز دیکھی جیسا کہ سائبان جو اور پر سے آپ کی طرف جھلتا چلا آ رہا ہے۔ یہ دیکھ کر آپ گھبرائے، معاً ایک آواز سنی کہ کوئی کہتا ہے :

لاتخف فلانی جبرئیل۔

یعنی ڈریے مت، میں کوئی اور نہیں جبرئیل ہوں۔

آپ حضرت خدیجہ کے پاس غمگین حالت میں تشریف لائے اور فرمایا:

إنِي رأَيْتُ شَيْئًا خَفْتُهُ، فَقَالَ لِي: لَا تَخْفُ فَلَانِي جَبْرِيلٌ  
فَأَخَافُ عَلَى نَفْسِي الْجُنُونُ.

یعنی میں نے ایک ڈراونی چیز دیکھی، اور اس نے مجھ سے کہا: ڈروم، بے شک میں جبرئیل ہوں۔ مگر میں اپنے نفس پر جنون کا خوف رکھتا ہوں۔

یہ سن کر حضرت خدیجہ کھڑی ہوئیں اور اپنے پچاڑا دبھائی ورقہ بن نوفل کے پاس

آئیں جسے آسمانی کتابوں کا علم و فہم تھا، اور بولیں: اے میرے چچازاد بھائی! میرے اس شوہرنے ایک چیز دیکھی ہے اور ایک آوازنی ہے کہ میں جبریل ہوں۔ تو ورقہ بن نوبل نے کہا:

**سبحان الملك القدس: جبرئيل ناموس الله الأكبر و سفيره إلى الأنبياء.**

یعنی پاکی ہے اس بزرگ و برتباد شاہ کو۔ یہ جبریل اللہ کا ناموس ہے اور انپاکی طرف اس کا سفیر ہے۔

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ناموس، اچھی خبر دینے والے کو کہتے ہیں۔ جاسوس، بُری خبر دینے والے کو کہتے ہیں۔ اور سفیر، اس پیغام بر کو کہتے ہیں جو دو فریق کے درمیان صلح کرائے۔ ورقہ بن نوبل نے کہا:

فَإِنْ كَانَ صَاحِبُكَ رَأَى فَهُوَ نَبِيٌّ.

یعنی اگر تیرے شوہرنے اس کو دیکھا ہے تو سمجھ لے کہ وہ نبی ہے۔

اب حضرت خدیجہ واپس آپ کے پاس آئیں اور آپ سے ساری بات بیان کی۔ ایک دن کا واقعہ ہے کہ آپ حضرت خدیجہ کے پاس تشریف فرماتھے تو ایک وجود زمین و آسمان کے درمیان دیکھا۔

حضرت خدیجہ سے فرمایا کہ اے خدیجہ! میں ایک شخص کو زمین و آسمان کے درمیان دیکھ رہا ہوں۔ تو حضرت خدیجہ نے آپ کو کہا کہ میرے قریب ہو جائیے۔ چنانچہ آپ ان کے قریب ہوئے۔ خدیجہ نے اپنا سر کھولا اور آپ کا سر مبارک اپنے پیٹ کی طرف کرتے ہوئے پوچھا کہ کیا اب بھی آپ کو دیکھ رہے ہیں؟۔ آپ نے فرمایا:

لَا قَدْ أَعْرَضْتُ عَنِّي.

یعنی نہیں، اب اس نے مجھ سے چہرہ پھیر لیا ہے۔

حضرت خدیجہ الکبری رضی اللہ عنہا نے کہا :

أبشر فإنه ملک لو كان شيطاناً ما استحقى .

یعنی میں آپ کو خوش خبری دیتی ہوں کہ بے شک وہ فرشتہ ہے، اگر شیطان ہوتا تو کبھی نہ شرماتا۔

یوں ہی ایک روز کی بات ہے کہ آپ کوہِ حرا پر جلوہ آراتھے کہ یکا یک آپ نے جبرائیل کو دیکھا۔ انہوں نے آپ کے لیے ایک عمده فرش بچھایا، پھر زمین کھودی تو اس میں سے ایک چشمہ نکلا، اور آپ کو وضو کا طریقہ بتایا پھر دور کعت نماز پڑھی اور آپ کو اعلانِ نبوت کی بشارت دیتے ہوئے یہ آیت کریمہ: اقراً باسم ربک الذی خلق سے ما لم یعلم تک آپ کو پڑھایا۔

پھر آپ حضرت خدیجہ کے پاس تشریف لائے اور ان کو بتایا تو وہ آپ پر ایمان لا سیں، اور آپ نے ان کو وضو کا طریقہ سکھایا۔ ان کے بعد حضرت ابو بکر صدیق اور پھر حضرت علی رضی اللہ عنہم اجمعین ایمان لائے۔

بعض نے کہا کہ پہلے حضرت علی، پھر حضرت ابو بکر، پھر بلاں، پھر حضرت ابو بکر کے دوست حضرت عثمان غنی، حضرت عبد الرحمن بن عوف، حضرت طلحہ، حضرت زیر، حضرت سعد، حضرت سعید، اور ان کے علاوہ دیگر لوگ ایمان لائے۔ اور جب حضرت عمر فاروق ایمان لائے تو چالیس آدمی پورے ہو گئے۔ رضی اللہ عنہم اجمعین۔ (واللہ تعالیٰ اعلم)

## باب نمبر 156 : هجرتِ نبوی کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم منی کی طرف جایا کرتے تھے اور جو لوگ حج کے لیے آتے ان پر اسلام پیش کیا کرتے تھے۔ چنانچہ اس نجع آپ کی ملاقات چند اہل مدینہ سے ہوئی، آپ نے ان پر اسلام پیش کیا تو حضرت معوذ

بن عفراء کے ساتھ سارے لوگ داخل اسلام ہو گئے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان سے فرمایا کہ کیا تم میری مددکروں گے تاکہ میں اپنے پروردگار کا پیغام پہنچا دوں؟۔ انہوں نے عرض کی: یا رسول اللہ! پچھے سال ہماری لڑائی ہوئی تھی اور وہ ان کے ایک دنوں میں سے ایک دن تھا کہ جس میں قبیلہ اوس اور خزرج لڑے تھے، فی الحال ہماری آپس میں ایک دوسرے سے ان بن ہے؛ لیکن ہم آپ سے آئندہ سال حج میں ملنے کا وعدہ کر کے جاتے ہیں تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے رضامندی کا اظہار فرمایا۔

جب یہ لوگ مدینہ گئے تو پوشیدہ طور پر اسلام کی دعوت دیتے رہے حتیٰ کہ آئندہ سال حج سے قبل ہی کئی گھر اسلام لے آئے۔ پھر حج کا موسم آگیا تو اہل مدینہ میں سے بہت لوگ حج کے لیے منی میں آئے، پھر ان میں سے ستر مرد اور عورت نکل کر جرہ کے دہنی طرف ریت کی گھانٹی پر آئے تو حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت عباس کے ساتھ وہاں تشریف لائے تو وہ سب آپ کی تعظیم کے لیے کھڑے ہو گئے اور سلام کیا تو آپ نے بھی انہیں سلام کیا اور فرمایا :

إن موسى أخذ منبني إسرائيل اثنى عشر نقيباً وأنا آخذ منكم النقباء كما أخذ موسى من قومه.

یعنی حضرت موسیٰ نے بنی اسرائیل میں سے بارہ سردار لیے تھے، میں بھی تم میں سے سرداروں کو لیتا ہوں جیسے موسیٰ نے اپنی قوم سے لیے تھے۔

چنانچہ ان لوگوں نے آپ سے بیعت کی اور کہا کہ یا رسول اللہ! آپ اپنے رب کے اور اپنے لیے شرط کر لیجیے۔ آپ نے فرمایا:

اشترط لربی أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً واشترط لنفسي أن تمنعوني مما تمنعون منه أنفسكم وأهليكم.

یعنی میں اپنے رب کے لیے یہ شرط کرتا ہوں کہ تم اس کی عبادت کرو اور اس کے ساتھ کسی کو اس کا شریک نہ بناؤ۔ اور اپنے لیے یہ شرط کرتا ہوں کہ جو چیز تم اپنے اور اپنے گھر والوں کے لیے نہ چاہو تو میرے لیے بھی نہ چاہو۔ انھوں نے عرض کی کہ اگر ہم نے ایسا کیا تو ہمارے لیے کیا چیز ہے؟ آپ نے فرمایا کہ تمہارے لیے جنت ہے۔<sup>(۱)</sup>

سب نے کہا کہ اس میں تو بہت نفع ہے۔ تو اس وقت شیطان تین مرتبہ چلا یا اور کہا اے گروہ قریش! محمد نے یہ رب والوں سے تمہارے خلاف حلف لے لیا ہے۔

چنانچہ قریش اُن کو ڈھونڈنے کے لیے نکلے؛ لیکن ان کو نہ پایا۔ پھر جب وہ سردار جو ایمان لائے تھے مدینہ کی طرف واپس ہوئے تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کے ساتھ حضرت مصعب بن عمير کو معلم بنا کر بھیجا؛ تاکہ وہ ان کو قرآن سکھائیں اور دین کی باتیں سمجھائیں۔

جب اہل مکہ کو اس کی خبر ہوئی کہ آپ نے مہاجرین اور انصار کو اپنا قبیع کر لیا ہے تو ان لوگوں نے آپ کو جان سے مارنے کا قصد کیا تو اللہ نے آپ کو مدینہ کی طرف بھرت کر جانے کا حکم دیا۔ چنانچہ آپ حضرت ابو بکر صدیق کے گھر تشریف لائے تو وہ آپ کی تعظیم کو کھڑے ہوئے اور آپ کے سر مبارک کو بوسہ دیتے ہوئے عرض کی: یا رسول اللہ! کیا بات ہے؟

آپ نے فرمایا: کیا تجھے معلوم نہیں کہ قریش نے میرے قتل کا ارادہ کیا ہے۔ ابو بکر صدیق نے عرض کی کہ یا رسول اللہ امیر اخون اور میری جان آپ کے ساتھ ہے۔

آپ نے فرمایا: اللہ نے مجھ کو بھرت کا حکم دیا ہے تو ابو بکر صدیق نے عرض کی کہ میں بھی آپ کے ساتھ جانا چاہتا ہوں تو آپ نے فرمایا: کیوں نہیں۔

(۱) جامع الاحادیث سیوطی: ۳۱۵/۳..... اخبار مکہ فاہمی: ۲۳۲/۳..... السیرۃ الحلبیۃ: ۲۵۳۰..... دلائل الدوۃ تہیق: ۳۱۸/۲..... ایضاً: ۱۷۵..... حدیث: ۱۱۳۔

حضرت ابو بکر صدیق نے عرض کی کہ میرے پاس دو اونٹ ہیں، میں نے ان کو اسی لیے روک رکھا ہے تو ان میں سے ایک آپ لے جیجے۔ آپ نے فرمایا کہ میں تو بلا قیمت نہیں لیتا۔ چنانچہ آپ نے ایک کو خرید لیا۔

جب رات ہوئی تو آپ اور ابو بکر صدیق پایادہ نکلے اور غارِ ثور کی طرف چلے۔ ایک غار میں جا پہنچے اور ابو بکر صدیق نے عبد اللہ بن فہیرؑ کو حکم دیا تھا کہ اپنی بکریاں غارِ ثور کے پاس آ کر چجائے۔ اور حضرت علیؑ اس رات بستر نبوت پر آرام فرمائے۔

قریش آئے اور قتل کرنے کے لیے اندر داخل ہوئے تو وہاں حضرت علیؑ بن ابو طالب کو پا کر جیرانگی کے عالم میں پوچھا کر محمدؐ کہاں ہیں؟ حضرت علیؑ نے کہا: میں نہیں جانتا۔

پھر کیا تھا، لوگوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا تعاقب شروع کیا، اور کھون لگاتے ہوئے غارِ ثور تک جا پہنچ جبکہ آپ اور حضرت صدیق اکبر غار کے اندر تھے؛ لیکن قریش پر یہ بات چھپی رہی۔ چنانچہ انہوں نے ہر طرف آدمی ڈھونڈنے کے لیے بھیجے؛ لیکن آپ کو نہ پاسکے اور سب نامراً دلوٹ آئے۔

حضرت اسماؑ عبد اللہ بن ابو بکر، سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ابو بکر صدیق کے پاس ہر رات کو اہل مکہ کی خبر دینے کے لیے آ جاتے۔ نیز عبد اللہ بن فہیرؑ رات کو بکریاں وہاں لے آتا تھا، جتنا دودھ چاہتے وہ دوہ لیتے اور جو چاہتے ذبح کر لیتے۔ اس طرح آپ نے یہاں تین رات قیام کیا۔

بعض کہتے ہیں کہ اس سے زیادہ دن قیام کیا حتیٰ کہ اہل مکہ کو یقین ہو گیا کہ آپ یہاں سے جا چکے ہیں۔ پھر آپ صدیق اکبر کے ساتھ غار سے نکلے، اور ایک آدمی کو راستہ بتانے کے لیے ملازم رکھا جس کا نام عبد اللہ بن اریققط تھا حتیٰ کہ پیر کے دن ربع الاول کی دوسری تاریخ مدینہ منورہ میں رونق افروز ہوئے۔

(۱) گر مروف و مستدر روایت کے مطابق جس دن آپ نے مدینہ منورہ میں نزولِ اجلال فرمایا وہ بارہ رجع الاول دوشنبہ کا دن تھا۔  
-چیبا کوٹی -

## باب نمبر 157 : غزوات رسول ﷺ

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کفار سے چھتیں جنگیں کیں: انہارہ میں آپ نے بذاتِ خود شرکت کی اور باقی میں کسی صحابی کو سپہ سالار بنانے کیا اور خود شرکت نہ فرمائی۔

بعض احادیث کے مطابق آپ نے چالیس جنگیں کیں۔ اور اس سے بھی زیادہ کی روایتیں ملتی ہیں۔

پہلی لڑائی کی صورت یہ تھی کہ آپ کو خبر ملی کہ قریش کا ایک لشکر مکہ سے چڑھائی کر رہا ہے۔ آپ تمام اصحاب کے ساتھ چلے اور یہ صفر المظفر کامہینہ تھا جبکہ ہجرت کو قریباً ایک سال ہوا تھا۔

چلتے چلتے آپ دو ان نامی ایک گاؤں میں پہنچنے تو وہاں سے حضرت عبیدہ بن حارث کو مہاجرین کی جماعت کے ساتھ کفار کے مقابلہ کے لیے بھیجا۔ قریش کی ایک جماعت سے مقابلہ ہوا اور آپس میں تیر چلنے لگے، پھر دونوں فریقین اپنی اپنی جگہ واپس چلے گئے اور اس کے علاوہ کوئی دیگر واقعہ رونما نہ ہوا۔

**غزوہ نخلہ:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ نخلہ ہے۔ یہ اس طرح ہوا کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہجرت سے سولہ ماہ بعد حضرت عبد اللہ بن جحش کو گیارہ مہاجر اصحاب کرام کے ساتھ عمر و بن عبد حضرمی اور اس کے قریشی ساتھیوں کی طرف روانہ کیا اور وہ ایک قافلہ میں دھوڑی اور روغن اور دیگر اسباب لیے ہوئے آرہے تھے۔

حضرت عبد اللہ بن جحش نخلہ یعنی ایک کھجور کے درخت کے نیچے اترے۔ جب وہ قافلہ آیا تو یہ سب ان کی طرف نکلے اور ان سے لڑائی کی اور عمر و بن عبد حضرمی کو قتل کر دیا اور اس کے دو ساتھیوں کو گرفتار کر لیا جبکہ باقی سب بھاگ گئے۔ ان کے پاس جتنا مال تھا

سب مال مدینہ لایا گیا۔ یہ معرکہ جمادی الآخرہ کے اختتام پر ونما ہوا۔

غزوہ بدر: آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ بدر کبھی ہے۔ بُدر، ایک جگہ کا نام ہے۔ یہ جنگ رمضان کے مہینے میں ہجرت سے دو برس بعد ہوئی۔ امر واقعہ یہ ہوا کہ آپ کو خبر ملی کہ قریش کا ایک قافلہ جس میں ابوسفیان بن حرب چالیس دیگر تاجران قریش کے ساتھ سوار ہو کر ملک شام کی طرف گیا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ اس کے ساتھ ستر تا جرتے۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تین سوتیرہ اصحاب کرام کے ساتھ بدر کی طرف تشریف لائے۔ مکہ میں بھی اس کی خبر پہنچ گئی تو وہاں سے بارہ سو چھاس آدمی قافلہ کی مدد کے لیے آگئے۔

قافلہ تو کسی طرح سے نج کر نکل گیا، اور مکہ والوں میں سے تین سو آدمی قافلہ کے ساتھ واپس ہو گئے؛ مگر باقی ساڑھے نوسوچ گئے۔ پھر فریقین میں مقابلہ ہوا۔ اللہ نے کفار کو شکست دی، اور وہ بھاگ کھڑے ہوئے۔ مسلمانوں کو فتح نصیب ہوئی۔ مشرکین کے ستر افراد قتل ہوئے، اور ستر کو گرفتار کر لیا گیا۔

جنگ بدر سے بڑھ کر دنیا میں کوئی لڑائی نہ ہوئی؛ کیونکہ اس میں خود ابلیس لعین، اس کی اولاد اور کافر جنات سب موجود تھے، اور ساڑھے نوسو صنادید قریش تھے۔ جبکہ مسلمان فقط تین سوتیرہ تھے اور وہ کل مخلوق سے افضل تھے، نیز نوے مسلمان دین اور ہزار فرشتے تھے۔

حضرت حسن بصری کے بارے میں آتا ہے کہ جس وقت آپ سورۃ الانفال پڑھا کرتے تھے تو فرماتے:

طوبی لجیش قائدہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، و  
مبارزہم اسد اللہ، وجہادہم طاعۃ اللہ، و مددہم ملائکۃ  
اللہ، و ثوابہم رضوان اللہ۔

یعنی اس لشکر کی خوش نصیبی کے کیا کہنے! جس کے قائد اللہ کے رسول اللہ ہوں، مبارز اللہ کے شیر ہوں، جس کا چہاد اللہ کی اطاعت میں ہو، جن کے مدگار فرشتے ہوں، اور جن کو ثواب میں اللہ کی رضامی جائے۔

**غزوہ سویق:** مصطفیٰ جانِ رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے غزوات میں سے ایک غزوہ سویق ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ بدر کے بعد ابوسفیان ایک جماعت لے کر مدینہ کی طرف لکلا اور قسم کھائی کہ رسول اللہ کے بعض اصحاب کو قتل کیے بغیر واپس نہ پھرے گا۔ چنانچہ وہ چھپتا ہوا مدینہ کے قریب پہنچ گیا اور ایک یہودی کے گھر میں ٹھہر اور دو گھروں کو جلا دیا اور دو صحابیوں کو شہید کر دیا۔

حضور اکرم اپنے اصحاب کے ساتھ ابوسفیان کی تلاش میں نکلے، ابوسفیان ڈرا کہ کہیں رسول اللہ کے ہاتھ نہ آجائے تو زادِ راہ رستے میں پھینک کر اپنی جماعت کے ساتھ بھاگ گیا، جو زادِ راہ اس نے پھینکا تھا ان میں زیادہ ستو یعنی سویق تھے؛ لہذا اس غزوہ کا نام سویق پڑ گیا۔ رسول اللہ واپس تشریف لائے اور کوئی لڑائی نہ ہوئی۔

**غزوہ بنو قیقائع:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ قیقائع ہے۔ یہ غزوہ مدینہ کے نواح میں ہوا۔ آپ نے اس کا محاصرہ کیا تو عبد اللہ بن ابی رئیس المنافقین اہل مدینہ کی ایک جماعت لے کر سفارش کے لیے آگیا۔ پھر آپ نے ان کا محاصرہ چھوڑ دیا۔

**غزوہ اُحد:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ اُحد ہے۔ اس کا واقعہ یوں ہے کہ جب قریش بدر سے واپس ہوئے تو بہت سا لشکر جمع کیا، اور یہ واقعہ دوسری صدی ہجری کا تھا تو کفار جمع ہو کر مدینہ کی طرف نکلے اور تمام عرب سے مدد طلب کی اور کثیر مال خرچ کیا۔

ادھر سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی ان کی طرف نکلے تو کوہ اُحد کے قریب لڑائی شروع ہوئی۔ پہلے ہی حملہ میں کفار بھاگ گئے؛ مگر پھر کیا ہوا کہ کچھ لوگ جو حضور صلی

اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حکم پر پہاڑ کے اوپر تیر چیننے پر مامور تھے، غیمت سمینے کے چکر میں حضور کی حکم عدوی کرتے ہوئے وہ مور چھپوڑ دیا، اور وہ کفار کے ہاتھ میں آگیا، جس کو ان کو غلبہ مل گیا۔ یوں ستر مسلمان شہید ہو گئے اور کثیر زخمی ہوئے، اور کچھ بھاگ گئے۔ پھر اللہ نے کفار کو مسلمانوں سے پھیرا اور مسلمان جمع ہو گئے۔ اللہ نے اس کو مندرجہ ذیل آیت کریمہ میں بیان فرمایا ہے :

**وَلَقَدْ صَدَقْتُمُ اللَّهَ وَعْدَهُ - تَا- ثُمَّ صَرَفْتُمُ عَنْهُمْ . (آل**

(عمران: ۱۵۲)

یعنی تمہاری اپنی غفلت اور کوتاہی کی وجہ سے جیتی ہوئی جنگ کا نقشہ پلٹ گیا۔

غزوہ بدر صغری: آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ بدر صغری ہے۔ یہ یوں ہوا کہ ابوسفیان جنگ احمد سے پھرنے لگا تو اس نے کہا کہ اب ہمارا مقابلہ بدر صغری میں ہو گا وہاں ایک بازار تھا، رسول اللہ ستر اصحابِ کرام کے وعدہ کے مطابق اس مقام پر پہنچ گئے؛ لیکن کفار میں سے کوئی بھی مقابلہ کو نہ آیا، اور مسلمان وہاں سے صحیح و سالم واپس ہوئے اور جو مال تجارت ساتھ لے گئے تھے وہ بازار میں پیچ کر کشیر شف کرایا۔ جیسا کہ اللہ نے فرمایا :

**الَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَ الرَّسُولِ ..... فَأُنْقَلَبُوا بِنِعْمَةِ مِنَ**

(اللہ ۰ ۱۷۳ تا ۱۷۴)

غزوہ بطن الرنج: آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ بطن الرنج ہے۔ یہ یوں ہوا کہ آپ نے مرشد بن ابی مرشد کو سات اصحاب کے ساتھ جن میں عاصم بن ثابت بھی تھے، کفار کے مقابلہ کے لیے بھیجا۔ ابھی چلتے چلتے یہ بطن الرنج پر پہنچ تھے کہ مشرکین کی ایک جماعت حملہ آور ہوئی، جس میں سب مسلمان شہید ہو گئے سوائے تین یادوآدمیوں کے: ایک حضرت خبیب، جن کو گرفتار کر کے کملے گئے اور وہاں ان کو شہید کر دیا۔ اور ایک کو وہ مرا ہوا سمجھ کر چھوڑ گئے؛ لیکن ابھی ان کی زندگی باقی تھی، ان کا نام 'جرتی' تھا۔

**غزوہ محمد بن مسلمہ:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ یہ تھا کہ جس میں حضرت محمد بن مسلمہ کو ایک جماعت صحابہ کے ساتھ کفار کے مقابلہ کے لیے بھیجا۔ اس مقابلہ میں تمام مسلمان شہید ہو گئے سوائے حضرت محمد بن مسلمہ کے کہ ان کو وہ مردہ سمجھ کر چھوڑ گئے تو یوں وہ محفوظ رہے۔

**غزوہ بیبری معونہ:** آپ کے غزوات میں سے ایک بیبری معونہ ہے۔ یہ یوں ہوا کہ عامر بن مالک جس کا لقب 'ملاعِبِ الاسنۃ' تھا اور جو عرب کے سواروں میں سے ایک سوار اور نیزہ بازی میں ماہر کرتا تھا، حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف لکھا کہ کچھ آدمی ہماری طرف بھیج دیں؛ تاکہ وہ ہمیں دین کی تعلیم دیں اور وہ سب میری امان میں ہوں گے۔

چنانچہ آپ نے منذر بن عمرو ساعدی کو چودہ اصحاب مہاجرین و انصار کے ساتھ روانہ کیا۔ جب ایک رات کی مسافت طے کر چکے تو خبر پہنچی کہ عامر بن مالک انتقال کر گیا۔ ان لوگوں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف خط لکھا تو آپ نے چار آدمی مدد کے لیے بھیجے۔

یہ سب مل کر چلے۔ اور جب بیبری معونہ کے مقام تک پہنچے تو عامر بن طقبل، قبیلہ عل، ذکوان، بنی الحیان اور عصیہ کو ساتھ لے کر مقابلے میں آ گیا۔ لڑائی ہوئی اور سب مسلمان شہید ہو گئے، سوائے تین آدمیوں کے جن میں عمرو بن امیہ ضمری، سعد بن ابی وقاص، اور ایک اور صحابی فتح گئے، اور یہ وہ لوگ تھے جو لڑائی میں پیچے رہ گئے تھے۔ جب ان کو شہادت کی خبر ملی تو مدیہ کو واپس ہو گئے۔

حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے چالیس دن ان قبائل کی ہلاکت کے لیے ثبوت پڑھی۔ یعنی نماز میں ان کے لیے بددعا کی۔

**غزوہ کعب بن اشرف:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ کعب بن اشرف کا قتل ہونا ہے۔ آپ نے محمد بن مسلمہ کو تیرہ اصحاب کے ساتھ بھیجا تو انہوں نے اس کے

گھر میں جا کر قتل کر دیا۔

**غزوہ بنی نصیر:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ بنی نصیر ہے۔ اس کا سبب یہ ہوا کہ جب بیڑ معاونہ سے عمرو بن امیہ ضمری واپس مدینہ کے قرب میں آئے تو دو آدمی قبیلہ بنی کلاب سے نمودار ہوئے، اور ان دونوں کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے امان دی تھی؛ مگر انہوں نے ان کو فراری جانتے ہوئے قتل کر دیا جبکہ یہ معلوم نہ تھا کہ یہ ذمی ہیں اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کو پناہ دی ہے۔

اب قبیلہ بنو کلاب بارگاہِ رسالت میں آ کر طالب دیت ہوا۔ تو آپ چار اصحاب حضرات ابو بکر و عمر و عثمان و علی رضی اللہ عنہم کے ساتھ بنی نصیر کی طرف تشریف لے گئے؛ تاکہ اس دیت میں وہ آپ کی مدد کریں؛ مگر بنی نصیر نے آپ کو شہید کرنے کا ارادہ کیا۔

حضرت جبریل آپ کے پاس آئے اور آپ کو اطلاع دی۔ آپ وہاں سے مدینہ کو واپس آئے اور لشکر جمع کر کے بنی نصیر پر چڑھائی کی، ان کا محاصرہ کیا اور کھجوروں کو کاث ڈالا اور گھروں کو اجڑا دیا تھی کہ وہ اس بات پر راضی ہو گئے کہ آپ ہم کو چھوڑ دیں۔

اس طرح وہ اپنا مال و اسباب چھوڑ گئے، اور آقائے کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کو ملک شام کی طرف جلاوطن کر دیا۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

**هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ.....**

(الحشر: ۲)

**غزوہ بنی مصطلق:** آپ کے غزوات میں سے ایک بنی مصطلق ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے لشکر کے ساتھ تشریف لے گئے اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا بھی ایک اونٹ پر ہمراہ تھیں۔ بہتان تراشنے والوں نے کہا جو کچھ کہا۔ تو حضرت عائشہ کی شان میں یہ آیت نازل ہوئی :

**إِنَّ الَّذِينَ جَآءُوا بِالْأَفْكَرِ عَصْبَةٌ مِنْكُمْ .....** (النور: ۲۶۳)

یہ سترہ آیات اُم المومنین حضرت عائشہ کی پاکیزگی کے بارے میں نازل ہوئیں۔  
 غزوہ ذی قرد: آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ ذی قرد ہے۔ یہ اس طرح  
 ہوا کہ کچھ اعرابی آئے اور مدینہ کے گرد نواح سے کچھ اونٹ ہائک کر لے گئے۔  
 حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان پر شکر کشی کی اور حضرت ابو قادہؓ کو صحابہ کرام  
 کی ایک جماعت کے ساتھ ان کے تعاقب پر روانہ کیا۔ اور یہ سب اونٹ لے کر با مراد  
 واپس ہوئے۔

غزوہ حدیبیہ: آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ حدیبیہ ہے۔ سرکارِ دو عالم  
 صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم عمرہ کے لیے تشریف لے جا رہے تھے۔ پہلے عسفان، میں قیام فرمایا،  
 پھر حدیبیہ کے مقام پر اترے۔ حدیبیہ ایک کنویں کا نام ہے اور اسی کے نام سے یہ جگہ  
 موسوم ہے۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور مشرکین کے درمیان یہاں پر پھراؤ ہوا۔  
 غزوہ خندق: آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ خندق ہے۔ یہ یوں ہوا کہ  
 اہل مکہ اور تمام اعرابی کل اٹھارہ ہزار کی تعداد میں مدینہ منورہ پر چڑھائی کے ارادے سے  
 نکلے، اور یہی احزاب، یہیں جن کا ذکر سورہ احزاب میں ہے۔

انہوں نے سترہ دنوں تک مدینہ کا حصارہ کیے رکھا جبکہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ  
 وآلہ وسلم نے (اس سے قبل) خندق کھونے کا حکم دیا تھا تاکہ مشرکین ہمیں بے خبری میں نہ  
 آ لیں۔ مشرکین نے وہاں پندرہ دن یا اس سے کچھ زیادہ قیام کیا۔ پھر اللہ نے سخت آندھی  
 بیجھی تو وہ بھاگ گئے۔ جیسا کہ اللہ نے فرمایا:

**بَأَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْنَّكُمْ إِذْ جَاءَنَّكُمْ ... ۝**

(الاحزاب: ۲۵-۲۶)

غزوہ بنی قریظہ: آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ بنی قریظہ ہے۔ یہ مدینہ  
 کے نواح میں ہی ہوا۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور بنی قریظہ کے یہودیوں کے

ماہین ایک معاهدہ طے پایا تھا جو کہ بنی قریظہ نے احزاب (یعنی غزوہ احزاب میں کفار کے گروہ) کے آنے پر توڑ دیا تھا۔ جب اللہ نے ان کو بھگا دیا تو حضور علیہ السلام نے بنی قریظہ کا محاصرہ کیا حتیٰ کہ یہ سعد بن معاذ کے حکم سے قلعہ سے اُترے اور کہا کہ جو سعد بن معاذ ہمارے حق میں فیصلہ کر دیں ہمیں منظور ہے۔

حضرت سعد بن معاذ نے حکم دیا کہ لڑنے والے جوان قتل کر دیے جائیں اور بچوں اور عورتوں کو قیدی بنالیا جائے۔ قتل کیے جانے والوں کی تعداد ساڑھے چار سو تھی۔ بعض نے کہا کہ اس سے زیادہ تھی، اور انہیں میں جی بن اخطب اور کعب بن اسد تھے جیسا کہ اللہ نے فرمایا :

وَأَنْزَلَ اللَّهُمَّ ظَاهِرُهُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ صَيَاصِبُّهُمْ ۝

(الاحزاب: ۲۶۳-۲۶۴)

**غزوہ ذات الرقان:** ایک غزوہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے "صلوٰۃ الخوف" پڑھی تھی، اس غزوہ میں اصحاب صفة بھی نہیں پاؤں شامل تھے اور اپنے پاؤں پر رستہ کی شدت کی وجہ سے چیڑھرے رکھتے تھے جو کہ بار بار گرجاتے تھے؛ اس لیے اس غزوہ کا نام "ذات الرقان" ہوا۔

بعض نے کہا کہ یہ نام اس وجہ سے ہوا کہ یہ لشکر ایسی جگہ پہنچا جہاں ایک پہاڑ تھا جس پر سرخ، زرد اور سفید لکریں تھیں جیسا کہ گذری میں رقان یعنی کئی رنگ کے چیڑھرے ہوتے ہیں، لہس اسی مناسبت سے اس کا یہ نام پڑ گیا۔

**غزوہ موتہ:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ موتہ ہے۔ اس میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت زید بن حارثہ کو چند مہاجرین و انصار پر امیر بنا کر بھیجا۔ اس غزوہ میں حضرت زید بن حارثہ اور حضرت جعفر طیار اور حضرت عبداللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہم اجمعین شہید ہو گئے۔

**غزوہ خیبر:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ خیبر ہے۔ یہ ہجرت کے چھ سال بعد ہوا۔ آپ نے فتح حاصل کی اور سب پر قبضہ حاصل کیا۔

**غزوہ انمار:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ انمار ہے۔ حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے اصحاب کے ساتھ اس میں تشریف لے گئے؛ لیکن اڑائی کی نوبت نہ آئی۔

**غزوہ فتح مکہ:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ فتح مکہ کا ہے۔ آپ دس ہزار مہاجرین والنصار کے ساتھ تشریف لے گئے۔ یہ ہجرت کے آٹھویں سال ہوا۔ آپ نے فتح حاصل کی، اور اسلام کا ہر طرف پھریرا الہرانے لگا۔

**غزوہ بنی خزیمہ:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ بنی خزیمہ ہے۔ آپ نے مکہ میں داخل ہونے کے بعد حضرت خالد بن ولید کو بنی خزیمہ کی سرکوبی کے لیے بھیجا۔ تو آپ نے ان کو قتل کیا اور قیدی بنایا؛ حالانکہ ان لوگوں نے اسلام کا اظہار کیا؛ لیکن حضرت خالد نے اس کو قبول نہ کیا، (اس گمان پر کہ شاید یہ لوگ خوف کی وجہ سے محض زبانی اظہار کر رہے ہیں)۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کا مالی غنیمت واپس کر دیا اور مقتولین کی دیت کا ذمہ لیا۔

**غزوہ حنین:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ حنین ہے۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بارہ ہزار صحابہ کرام کو ساتھ لیا اور مکہ مکرمہ سے قبلہ بنی ہوازن تشریف لے گئے۔ تو بعض صحابہ نے اپنی کثرت پر اظہار فخر کیا اور کہا کہ اب کوئی بھی ہم پر غالب نہ ہوگا، تو اللہ نے ان کی آزمائش کے لیے ان کو ہزیت دی، پھر اپنی مدد و نصرت عطا کر کے مشرکین پر فتح عطا فرمائی؛ حتیٰ کہ ان کو بھگا دیا اور بہت سامالی غنیمت ملا اور اس کو یوم او طاس بھی کہتے ہیں۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے :

وَ يَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَا أَعْجَبْتُكُمْ كَثُرُّكُمْ ..... (التوب: ۲۵)

**غزوہ طائف:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ طائف ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم غزوہ حنین میں موضع او طاس سے طائف کی طرف تشریف لے گئے اور چالیس دنوں تک ان کا محاصرہ کیا تھی کہ فتح حاصل کی۔

**غزوہ دومنہ الجندل:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ دومنہ الجندل ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت عبد الرحمن بن عوف کو سات سو صحابہ کے ساتھ ان کی طرف روانہ کیا تو انہوں نے صلح کی اور اسلام قبول کیا۔ حضرت عبد الرحمن بن عوف و ہیں مقیم رہے اور عاطر بنت اصح بن عمر و کبی سے نکاح کیا اور عاطر کی کنیت اُم ابی سلمہ بن عبد الرحمن ہے۔

**غزوہ تبوک:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ تبوک ہے۔ یہ شام کی طرف ہوا، اور آپ کو فتح حاصل ہوئی اور بہت سامال غیمت حاصل ہوا۔

**غزوہ خالد بن ولید:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ یہ ہے کہ جس میں آپ نے حضرت خالد بن ولید کو حضرت عبد الرحمن بن عوف کو دوم الجندل کے آنے سے پہلے تین سو اصحاب کے ساتھ بھیجا، اور اس میں بھی بہت سامال غیمت حاصل ہوا۔

**غزوہ نجد:** آپ کے غزوات میں سے ایک غزوہ وہ ہے جو نجد کی جانب ہوا۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ایسے اور بہت سے غزوات ہیں جن کو ہم نے طوالت کے باعث ذکر نہیں کیا، شاً تلقین سیر و مغازی کی کتب دیکھیں۔

## باب نمبر 158 : ناپسندیدہ باتیں

فقیہ ابواللیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: پانچ جگہ کلام کرنا مکروہ ہے: اول جنازہ کے پیچھے۔ دوم تلاوتِ قرآن کے وقت۔ سوم خطبہ اور ذکر اللہ کی مجلس میں۔ چہارم استخراج کرتے وقت۔ پنجم جماع کے وقت۔

پانچ جگہوں میں نظر کرنا پسندیدہ ہے: اول نماز میں دائیں دیکھنا۔ دوم لوگوں کے دروازہ میں دیکھنا۔ سوم جماع کے وقت عورت کی شرمگاہ پر نظر کرنا۔ چہارم بطور حرص اپنے سے زیادہ دنیادار کی طرف دیکھنا۔ پنجم اپنے سے کم تر دین دار کی طرف دیکھنا کہ اس سے دین میں سستی اور کامیابی پیدا ہوتی ہے۔

پانچ چیزوں کی طرف کان دھرنا مکروہ ہے: اول تماشا اور سرور کی مجلس کی طرف۔ دوم نوح کی طرف۔ سوم جھوٹے اور فضول کلام کی طرف۔ چہارم دشخوصوں کی باتوں پر کان دھرنا۔ پنجم لوگوں کے دروازوں سے کان لگا کر سننا۔

پانچ جگہ ہنسنا مکروہ ہے: اول جنائزہ کے وقت۔ دوم قبروں کے پاس۔ سوم مصیبت کے وقت۔ چہارم تلاوت قرآن کے وقت۔ پنجم ذکر اللہ کے وقت۔

منقول ہے کہ کسی پسندیدہ چیز کو دیکھے بغیر ہنسنا ایک قسم کا جنون ہے۔

سونے کے دانت اور ناک بنانے میں علانے اختلاف کیا ہے۔ امام عظیم ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اگر چاندی کا بنائے، مگر حضرت محمد بن حسن رحمہ اللہ نے فرمایا کہ سونے کا بنانے میں بھی کچھ حرج نہیں۔ اور ہم اس کو اختیار کرتے ہیں۔

حدیث شریف میں ہے کہ عربجہ بن اسد کی ناک ایام جاہلیت میں جنگ کلب کے دن کاٹی گئی تو انہوں نے چاندی کی ناک بنوائی۔ کچھ دن کے بعد وہ بد بودار ہو گئی، تو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ان کو سونے کی بنانے کا حکم دیا۔

پانچ دن روزہ رکھنا مکروہ ہے: اول عید الفطر کے دن۔ دوم عید الاضحیٰ کے دن اور تین دن اُس کے بعد (یعنی گیارہ، بارہ، تیرہ ذی الحجه)۔

پانچ وقت میں نفل پڑھنا مکروہ ہے: اول نمازِ عصر کے بعد سے نمازِ مغرب تک۔ دوم طلوع فجر کے بعد سوائے دور کعت سنت کے۔ سوم نمازِ فجر کے بعد سورج بلند ہونے تک۔ چہارم عین دو پہر کے وقت۔ پنجم جمعہ کے دن خطبہ کے وقت۔

تین وقت میں فرض پڑھنے کروہ ہیں: اول طلوع آفتاب کے وقت۔ دوم عین دوپہر کے وقت۔ سوم غروب آفتاب کے وقت؛ مگر اس دن کی عصر کوہ اس وقت بھی پڑھی جاسکتی ہے۔

## باب نمبر 159 : دعاؤں کا بیان

فقیہ ابوالیث رحمہ اللہ فرماتے ہیں: آدمی کو چاہیے کہ ہر وقت اللہ سے دعا کرتا رہے اور تمام حاجتیں اسی سے مانگے کہ بھی شانِ بندگی ہے۔ اللہ کو وہ شخص بہت پیار الگتا ہے جو اس سے مانگے۔ اور اللہ کے نزدیک وہ بندہ سب سے برا ہے جو اللہ سے بے پرواہ ہے۔ حالاں کہ لوگوں کو سب سے زیادہ پسند وہ شخص ہے جو ان سے بے پرواہ ہے اور ان کے نزدیک براوہ ہے جو ان سے مانگے۔ کسی شاعر نے مزے کی بات کہی ہے۔

الله يغضب إن تركت سؤاله

وبني آدم حين يسئل يغضب

یعنی اللہ اس وقت ناراض ہوتا ہے جب اس سے مانگانہ جائے۔ اور لوگوں کا معاملہ یہ ہے کہ وہ مانگنے سے غصہ ہو جاتے ہیں۔

معلم کائنات تا جدار انسانیت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

ليس شيء على الله تعالى أكرم من الدعاء . (۱)

یعنی اللہ کے نزدیک دعا سے زیادہ بزرگی والی کوئی شے نہیں۔

ایک دوسرے مقام پر فرمایا:

(۱) ترمذی: ۲۵۹/۱۲ حديث..... ۳۶۹۶: ابن ماجہ: ۴۳۲/۱۱ حديث: ۳۹۷۱: ..... مندرجہ: ۱۹/۱۳ حديث: ۸۹۸۲:۔

الدعاء مخ العبادة . (۱)

یعنی دعا عبادت کا مغز ہے۔

پھر یہ آیت مبارکہ تلاوت فرمائی :

**وَقَالَ رَبُّكُمْ اذْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ  
عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ ذَاخِرِينَ ۝ (سورہ غافر: ۲۰، ۳۰)**

اور تمہارے رب نے فرمایا ہے: تم لوگ مجھ سے دعا کیا کرو میں ضرور قبول کروں گا، بے شک جو لوگ میری بندگی سے سرکشی کرتے ہیں وہ عنقریب دوزخ میں ذلیل ہو کر داخل ہوں گے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

لا یزال العبد بخیر ما لم يستعجل .

یعنی آدمی ہمیشہ خیر کے ساتھ رہتا ہے جب تک جلدی نہ کرے۔

لوگوں نے عرض کی کہ جلدی کرنا کیا ہے؟ فرمایا :

یقول قد دعوته فلم يستجب لي .

یعنی جو آدمی کہتا ہے کہ میں نے اللہ سے دعا کی؛ لیکن قبول نہ ہوئی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :

من دعا بدعوة ليس فيها إثم ولا قطعية رحم أعطاه الله  
عزوجل إحدى ثلات: اما أن يغفر له بها ذنبًا قد سلف، وأما  
أن يعجل لها له في الدنيا، وأما أن يدخلها له في الآخرة .

(۱) سنن ترمذی: ۲۶۷/۱۲.....مجمع اوسط طبرانی: ۳۶۹/۸.....سنن ابو داؤد: ۳۹۲/۳.....سنن بیہقی: ۳۳۲/۲.....نیز یہ بھی آیا ہے:  
الدعاء هو العبادة . ویکیپیڈیا: سنن ابو داؤد: ۳۹۲/۳.....حدیث: ۱۲۸۱.....سنن ترمذی: ۱۱/۲۰.....حدیث:  
۳۲۳۲.....سنن ابن ماجہ: ۲۲۵/۱۱.....صحیح ابن حبان: ۳۹۲۰.....صحیح ابن حبان: ۱۷۲/۳.....حدیث: ۸۹۰.....  
مسند شہاب قضاۓ: ۵۲/۱.....حدیث: ۳۰.....- چریا کوئی -

یعنی جو آدمی ایسی دعا مانگے جس میں نہ کوئی گناہ ہو اور نہ قطع رحمی ہو تو اللہ

تعالیٰ اس دعا کے بد لے میں تین میں سے ایک چیز ضرور دیتا ہے یا اس دعا کی وجہ سے اس کا کوئی سابقہ گناہ معاف کر دیا جاتا ہے یا اسے وہ چیز (جو اس نے مانگی ہے) فوراً دنیا میں دے دی جاتی ہے یا یہ دعا اس کے لیے آخرت میں ذخیرہ کر لی جاتی ہے۔<sup>(۱)</sup>

حضرت اعمش حضرت ابراہیم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: تم میں سے کوئی خواب میں ایسی چیز دیکھے کہ اس کے نزدیک بری ہے تو اسی وقت تین بار باعث میں طرف تھوک دے اور یہ دعا پڑھے :

أَعُوذُ بِاللَّهِ بِمَا عَادَتْ بِهِ مُلْكَةُ اللَّهِ تَعَالَى وَرَسُولُهُ مِنْ شَرِّ  
رُؤْيَايِي هَذِهِ الَّتِي رَأَيْتُ أَنْ تَضْرِنِي فِي دُنْيَايِي أَوْ فِي آخِرَتِي .  
یعنی میں اللہ کی پناہ چاہتا ہوں ان کلمات کے ساتھ کہ جن کے ساتھ اس کے فرشتوں اور رسول نے اس کی پناہ مانگی، اس خواب کی برائی سے جو میں نے آج رات دیکھا کہ یہ مجھے دنیا و آخرت میں ضرر دے۔  
توجہ نے اس کو پڑھ لیا تو اللہ کے حکم سے اس کو کچھ ضرر نہ پہنچے گا۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم علیہ السلام نے فرمایا :  
إِذَا حَلَمَ أَحَدٌ كُمْ حَلَمًا فَلِيَبْرُزِقْ عَنْ شَمَالِهِ ثَلَاثَ مَرَاتٍ، وَ  
لِيَسْتَعِدْ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّهِ فَإِنَّهُ لَا يَضُرُّهُ .<sup>(۲)</sup>

یعنی جب تم میں سے کوئی برا خواب دیکھے تو تین مرتبہ باعث میں طرف تھوک دے اور اللہ سے اس خواب کے شر سے پناہ مانگے تو اللہ کے حکم سے اس کو کچھ نقصان نہ ہوگا۔

(۱) مسندر شامیین: ۵۳/۲: حدیث: ۲۱۰..... بیہقی اوسط طبرانی: ۱۰۵..... حدیث: ۲۵۲۱:-

(۲) مسندر حرب بن خبل: ۹۶/۲۳: حدیث: ۱۲۸۰..... مسندر ائمۃ بن راہویہ: ۱/۳۲۱: حدیث: ۱۲۹..... سنن کبریٰ نسائی: ۲۲۶/۶: حدیث: ۱۰۶۸۱:-

حضرت عبد اللہ بن مسعود نے فرمایا کہ جب تم اپنی زوجہ کے پاس پہلی مرتبہ جاؤ تو اسے دور کھٹ پڑھنے کا کہو پھر اس کے سر کو پکڑ کر یہ کہو :

اللَّهُمَّ بارِكْ لِي فِي أَهْلِي وَبَارِكْ لِأَهْلِي فِي، وَارْزُقْنِي مِنْهَا  
وَارْزُقْهَا مِنِّي، وَاجْمَعْ بَيْنَنَا مَا جَمَعْتُ فِي خَيْرٍ، وَفَرَقْ بَيْنَنَا مَا  
فَرَقْتُ فِي خَيْرٍ .

یعنی اے میرے اللہ! میرے لیے میری عورت میں اور میری عورت کے لیے مجھ میں برکت عطا فرما۔ مجھ کو اس میں اور اس کو مجھ میں نفع عطا فرما۔ اور ہمیں خیر میں جمع رکھ، اور اگر جدائی میں بہتری ہو تو جدا کر۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے فرمایا کہ جب کوئی تم میں سے اپنی زوجہ کے پاس جائے یہ کہے :

اللَّهُمَّ جَنِبْنِي الشَّيْطَانَ وَجَنِبْ الشَّيْطَانَ مِمَّا رَزَقْتَنِي .

یعنی اے میرے پروردگار! مجھے اور میری اولاد کو شیطان سے بچا۔

اب جب اس سے کوئی اولاد ہوگی تو اللہ کے حکم سے شیطان اس کو ضرر نہ پہنچائے گا۔

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم علیہ السلام نے فرمایا :

مَا أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَى عَبْدٍ مِنْ نِعْمَةٍ فِي أَهْلٍ أَوْ مَالٍ أَوْ وَلَدٍ أَوْ دَارٍ  
فَقَالَ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ .

یعنی اللہ نے بندے کو جو نعمت عطا کی ہیں جیسے عورت، مال اولاد یا گھر، تو جو کوئی اس پر یہ کہے: ما شاء اللہ لا قوۃ إلا بالله۔

تو اس میں موت کے سوا کوئی آفت نہ دیکھے گا۔ پھر آپ نے اس آیت کریمہ کی تلاوت فرمائی :

وَلَوْ لَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ ۝

(سورہ کہف: ۳۹/۱۸)

اور جب تو اپنے باغ میں داخل ہوا تو تو نے کیوں نہیں کہا: ما شاء اللہ لا قوۃ الا  
با اللہ، (وہی ہونا ہے جو اللہ چاہے کسی کو کچھ طاقت نہیں مگر اللہ کی مدد سے)۔<sup>(۱)</sup>  
حضرت مجاہد علیہ الرحمہ نے فرمایا کہ جب تجھے کوئی بد شکونی کی علامت معلوم ہو تو  
پڑھ کر آگے بڑھ جایا کر:

ما شاء اللہ لا قوۃ الا باللہ لا یأتی بالحسنات الا اللہ و لا  
یدفع السيّات الا اللہ.

وہی ہونا ہے جو اللہ چاہے کسی کو کچھ طاقت نہیں مگر اللہ کی مدد سے۔ نیکیاں  
اللہ ہی کی طرف سے آتی ہیں اور برائیوں سے اللہ کے سوا کوئی نہیں بچاتا۔  
حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے فرمایا کہ جس کا جانور گم ہو جائے تو دور کعین پڑھے  
اور اس میں التحیات کے بعد یہ پڑھے:

اللّٰهُمَّ يَا هَادِي الظَّالِمِينَ وَ يَا رَادِ الضَّالِّةِ ارْدِدْ عَلَى ضَالِّتِي  
بَعْزَتِكَ وَ سُلْطَانَكَ إِنَّهَا مِنْ فَضْلِكَ وَ عَطَاكَ.

یعنی اے اللہ! بھولے ہووں کو رستہ بتانے والے، اے پھیرنے والے،  
میرے گم ہوئے جانور کو اپنی عزت اور سلطنت کے ساتھ میری طرف پھیر ل۔  
یہ تیرا فضل اور بخشش ہے۔

حضرت سفیان اپنی سند کے ساتھ حضرت ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ جب  
عورت پر ولادت شگ ہو جائے تو یہ دعا لکھ کر اس کو دے دیں:

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ، بِسْمِ اللّٰهِ الَّذِي لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ الْحَلِيمُ  
الْكَرِيمُ، وَسَبَحَنَ اللّٰهُ رَبِّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ، وَالْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ،

(۱) مجمع اوسط: ۱۲۶/۲..... مجمع صیرط برائی: ۵۹۹۵..... مجمع صیرط برائی: ۳۵۲/۱..... حدیث: ۵۸۸۔

[كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهُمْ لَمْ يَلْبِسُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ صُحَاحًا] [كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبِسُوا إِلَّا سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ بَلَاغٌ فَهُلْ يُهْلِكُ إِلَّا الْقَوْمُ الْفَاسِقُونَ .

حضرت سفیان نے فرمایا کہ اس کو ایک پیالہ میں لکھ کر دھونیں اور پانی پلا دیں۔

حضرت ابی بن عثمان بن ابی العاص اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: جو کوئی صبح کوتین مرتبہ یہ کہے :

بِسْمِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسْمِهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاوَاتِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ . (۱)

تو اس شخص کو شام تک کوئی بلا نہ پہنچے گی، اور شام کے وقت کہے تو صبح تک کوئی بلا نہ پہنچے گی۔

حضرت عثمان بن العاص سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میرے پاس تشریف لائے، اور میرے داڑھ میں ایسا درد تھا کہ لگتا تھا میں ہلاک ہو جاؤں گا، تو آپ نے فرمایا: اپنے دائیں ہاتھ کو اس پر رکھ اور سات مرتبہ پھیر اور یہ کہہ :

أَعُوذُ بِعَزَّةِ اللَّهِ وَقُدْرَتِهِ مِنْ شَرِّ مَا أَجَدَ وَأَحَادِرَ . (۲)

میں نے ایسا ہی کیا تو درد جاتا رہا۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ قبیلہ بنی اسلم میں سے ایک آدمی نے کہا کہ مجھے آج رات نیند نہیں آئی۔ آپ نے پوچھا، کس سبب سے؟، اس نے کہا کہ مجھے پھونے کاٹ لیا تھا۔ آپ نے فرمایا کہ اگر تم نے مندرجہ ذیل دعا پڑھ لی ہوتی تو تجھے ان شاء اللہ۔ کچھ نقصان نہ پہنچتا :

(۱) سنن ابو داود: ۳۸۲/۳ حدیث: ۵۰۹۰..... سنن ابن ماجہ: ۲/حدیث: ۳۸۲۹..... سنن ترمذی: ۳۶۵/۵  
حدیث: ۳۳۸۸..... جامع الاصول فی احادیث الرسول: ۲۲۲/۳: حدیث: ۲۲۲۲: ۲۲۲۲:-

(۲) سنن ابو داود: ۳/۱۷۴ حدیث: ۳۸۹۳..... سنن ابن ماجہ: ۱۱۲۳/۲: حدیث: ۳۵۲۲..... سنن ترمذی: ۳۰۸/۳  
حدیث: ۲۰۸۰..... صبح ابن حبان: ۷/۲۳۱ حدیث: ۲۹۶۵:-

أعوذ بكلمات الله التامات كلها من شر ما خلق .  
بعض صحابہ کرام سے مروی ہے کہ جو کوئی چینک کے وقت درج ذیل دعا پڑھ لے تو  
دانتوں کی تکلیف سے محفوظ رہے گا :

الحمد لله رب العالمين على كل حال .  
یعنی ہر حال میں کل جہانوں کے پانے والے اللہ کے تعریفیں ہیں -  
مصطفیٰ جانِ رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا :  
من سبق العاطس بالحمد لله أمن من الشوص واللوص  
والعلوص .<sup>(۱)</sup>

یعنی جس نے چینکے والے کے الحمد لله، کہنے سے پہلے الحمد لله، کہا تو دانت،  
کان اور پیٹ کے درد سے بچا رہے گا۔

حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا: جو شخص سورۃ بقرہ کی دس آیات: چار اوپر  
سورہ سے، آیتہ الکرسی، دو آیتہ الکرسی کے بعد والی اور تین آیات سورت کے آخر والی  
اگر صحیح کو پڑھ لے تو شام تک اس کے گھر میں شیطان داخل نہ ہوگا، اور اگر رات کو پڑھ  
لے گا تو صبح تک شیطان داخل نہ ہوگا۔ اور اگر تو ان کو کسی مجنون پر پڑھے گا تو ہوش میں آ  
جائے گا۔

بعض منقاد میں نے کہا کہ جس کے پاس اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی بہت سی نعمتیں ہوں تو وہ  
الحمد لله، کثرت سے پڑھا کرے۔ جس کو غم بہت زیادہ ہوں تو 'استغفار' کی کثرت  
کرے۔ اور جس کو فقر گھیر لے تو لا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم، کثرت سے پڑھا  
کرے۔

حضرت جعفر بن محمد الباقر رضی اللہ عنہما نے فرمایا: مجھے اس شخص پر تعجب ہے جو چار

(۱) اسنی المطالب فی احادیث مختلف المراتب: حدیث ۲۷۲۱: ۱۳۰۹۔

چیزوں میں بتلا ہے اور وہ چار سے غافل رہتا ہے۔ حیرت ہے اس شخص پر جو غم میں بتلا ہو  
پھر بھی یہ آیت نہیں پڑھتا :

لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ . (انیا: ۸۷)  
تیرے سوا کوئی معبود نہیں، تیری ذات پاک ہے، یہ نک میں ہی (اپنی جان  
پر) زیادتی کرنے والوں میں سے تھا۔

کیونکہ آگے اللہ فرماتا ہے :

فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْعَمَّ وَكَذَلِكَ نُنْجِي الْمُؤْمِنِينَ .  
پس ہم نے ان کی دعا قبول فرمائی، اور ہم نے انھیں غم سے نجات بخشی،  
اور اسی طرح ہم مومنوں کو نجات دیا کرتے ہیں۔

مجھے اس شخص کے حال پر تعجب ہے جو کسی چیز سے خوف کھاتا ہے لیکن یہ نہیں پڑھتا :  
خَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ .  
اللہ ہم کو بس ہے اور کیا اچھا کار ساز۔

کیونکہ اللہ فرماتا ہے :

وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةِ مِنَ اللَّهِ  
وَفَضْلِ لِمْ يَمْسَسُهُمْ سُوءٌ . (سورہ آل عمران: ۱۷۳، ۱۷۴)

اور وہ کہنے لگے: ہمیں اللہ کافی ہے، اور وہ کیا اچھا کار ساز ہے۔ پھر اللہ  
کے انعام اور فضل کے ساتھ واپس پلٹے انھیں کوئی گزندہ پہنچی۔

میں تعجب کرتا ہوں اس شخص کے حال پر کہ لوگ اس کی برائی کے درپے ہیں اور وہ یہ  
نہیں کہتا :

أَفَوْضُ أَمْرِي إِلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ . (سورہ موسیٰ: ۲۰، ۲۱)  
میں اپنے کام اللہ کو سونپتا ہوں بے شک اللہ بندوں کو دیکھتا ہے۔

کیونکہ اللہ فرماتا ہے :

فَوَقَهُ اللَّهُ سَيِّئَاتٍ مَا مَكْرُوْعًا . (سورہ مؤمن: ۳۵/۳۰)

تو اللہ نے اسے پچالیاں کے مکر کی برائی سے۔

اور مجھے اس پر تجھ بھے جو جنت کی طرف رغبت رکھتا ہے اور یہ نہیں کہتا :

مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ . (سورہ کہف: ۳۹/۱۸)

جو چاہے اللہ، ہمیں کچھ زور نہیں مگر اللہ کی مدد کا۔

کیوں کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

فَعَسَى رَبِّيْ أَنْ يُؤْتِيَنِ خَيْرًا مِنْ جَنَّتِكَ . (سورہ کہف: ۳۰/۱۸)

تو قریب ہے کہ میرا رب مجھے تیرے بااغ سے اچھا دے۔

وبالله التوفيق ، وهو حسيبي في كل ضيق

أسأله الهدایة للرشد والتحقیق

والصلوة والسلام على سیدنا

محمد خاتم النبیین

وإمام المرسلین

وعلى الله وصحبه

أجمعین إلى

يوم الدين



## کتابیات:

‘بستان العارفین’ کی تخریج و تحقیق کے لیے مندرجہ ذیل مصادر عربیہ سے مدد لی گئی :

- قرآن کریم . ابتدائے نزول : ۶۱۰ء - انتہائے نزول : ۹ روزی الحجه ۱۰ھ / ۲۳۲ھ
- جامع معمر بن راشد : معمربن راشدرازدی [ ۱۵۳ھ ]
- مؤطاً إمام مالك : امام مالک بن انس مدنی [ ۱۷۹ھ ]
- مسنون الطیالسی : سلیمان بن داؤد طیالسی [ ۲۰۳ھ ]
- مصنف عبد الرزاق : ابوکبر عبد الرزاق بن ہمام صنعاوی [ ۲۱۱ھ ]
- مسنون الشافعی : ابوعبد اللہ محمد بن ادریس شافعی [ ۲۰۲ھ ]
- مسنون الحمیدی : عبد اللہ بن زیر کلی [ ۲۱۹ھ ]
- مسنون ابن الجعد : ابوحسن علی بن جعد بن عبد ہاشمی [ ۲۳۰ھ ]
- مصنف ابن أبي شيبة : ابوکبر عبد اللہ بن محمد بن احمد نسفي [ ۲۳۵ھ ]
- مسنون عبد بن حمید : ابومحمد عبد بن محمد حمید کشی [ ۲۳۸ھ ]
- مسنون اسحاق بن راہویہ : حافظ اسحاق بن راہویہ [ ۲۳۸ھ ]
- مسنون امام احمد بن حنبل : امام احمد بن محمد بن حنبل شیبانی [ ۲۳۹ھ ]
- الزهد لأحمد بن حنبل : امام احمد بن محمد بن حنبل شیبانی [ ۲۴۰ھ ]
- صحیح ابن حبان : ابواشعیش محمد بن حبان [ ۳۵۳ھ ]
- الأدب المفرد للبخاری : امام ابوعبد اللہ محمد بن اسماعیل بخاری [ ۲۵۶ھ ]
- التاریخ الکبیر : امام ابوعبد اللہ محمد بن اسماعیل بخاری [ ۲۵۶ھ ]

---

|        |                                                                   |
|--------|-------------------------------------------------------------------|
| [٥٢٥٦] | ● صحيح البخاری : امام ابو عبد اللہ محمد بن اسما عیل بخاری         |
| [٥٢٦٠] | ● المعجم الكبير : امام سليمان بن احمد طبراني                      |
| [٥٢٦٠] | ● المعجم الأوسط : امام سليمان بن احمد طبراني                      |
| [٥٢٦٠] | ● المعجم الصغير : امام سليمان بن احمد طبراني                      |
| [٥٢٦٠] | ● مسنن الشاميين للطبراني : امام سليمان بن احمد طبراني             |
| [٥٢٧١] | ● صحيح المسالم : امام ابو الحسین مسلم بن الجحاج قشیری             |
| [٥٢٦٠] | ● المعجم الأوسط : امام سليمان بن احمد طبراني                      |
| [٥٢٧١] | ● الجرح و التعديل : احمد بن عبد اللہ عجاج کوفی                    |
| [٥٢٧٣] | ● سنن ابن ماجہ : امام عبد اللہ محمد بن یزید ابن ماجہ قزوینی       |
| [٥٢٧٣] | ● سنن سعید بن منصور : سعید بن منصور خراسانی                       |
| [٥٢٧٥] | ● سنن ابی داؤد : امام ابو داؤد سليمان بن اشعث                     |
| [٥٢٧٥] | ● اخبار مکہ للفاکھی : محمد بن الحنفی بن عباس فاکھی                |
| [٥٢٧٦] | ● عيون الأخبار : عبد اللہ بن مسلم بن قتيبة کوفی دیبوری            |
| [٥٢٧٧] | ● الزهد لأبی حاتم الرازی : محمد بن ادریس بن منذر ابو حاتم رازی    |
| [٥٢٧٩] | ● علل الترمذی الكبير : امام ابو عیسیٰ محمد بن عیسیٰ ترمذی         |
| [٥٢٧٩] | ● جامع الترمذی : امام ابو عیسیٰ محمد بن عیسیٰ ترمذی               |
| [٥٢٨٠] | ● الشمائی المحمدیة : امام ابو عیسیٰ محمد بن عیسیٰ ترمذی           |
| [٥٢٨٢] | ● مسنن الحارث : الحارث بن ابو اسامہ                               |
| [٥٢٨٧] | ● الآحاد والمثانی لابن أبی عاصم : ابو بکر بن عمرو بن ضحاک شبیانی  |
| [٥٢٩٣] | ● البحر الزخار مسنن البزار : حافظ ابو بکر احمد بن عمرو عتنکی بزار |
| [٥٣٠٣] | ● سنن نسائی : امام ابو عبد الرحمن احمد بن شعیب نسائی              |
| [٥٣٠٣] | ● السنن الکبری للنسائی : امام ابو عبد الرحمن احمد بن شعیب نسائی   |

---

- مسنن أبي يعلى الموصلي : احمد بن علي موصلي [٥٣٠٧]
- مستخرج أبي عوانة : يعقوب بن اسحاق اسفاكي [٥٣١٦]
- البعث لابن أبي داؤود : سليمان بن ابي ثعث بن الحن ابو داؤود بختاني [٥٣١٦]
- مشكل الآثار للطحاوي : البجعفراحمد بن محمد طحاوي [٥٣٢١]
- الضعفاء الكبير للعقيلي : ابو جعفر محمد بن عمرو عقيلي كوفي [٥٣٢٢]
- المسند للشاشي : ابو سعيد شيم بن كلبي شاشي [٥٣٢٥]
- تفسير ابن ابي حاتم : ابو محمد عبد الرحمن ابن ابي حاتم [٥٣٢٤]
- معجم ابن الأعرابي : ابو سعيد احمد بن محمد بن اعرابي [٥٣٢٣]
- معجم الصحابة لابن قانع : ابو الحسن عبد الباقى بن قانع [٥٣٥١]
- طبقات المحدثين : مسلم بن قاسم اندى [٥٣٥٣]
- صحيح ابن حبان : ابو الحسن محمد بن حبان [٥٣٥٣]
- سنن الدارمى : امام عبد الله بن عبد الرحمن دارمى [٥٢٥٥]
- تهذيب الآثار للطبرى : ابو القاسم سليمان بن احمد طبرى [٥٣٦٠]
- سنن الدارقطنى : ابو الحسن علي بن عمر دارقطنى [٥٣٨٥]
- حدیث عمر بن احمد : ابو حفص عمر بن شاہین بغدادی [٥٣٨٥]
- المستدرک : امام ابو عبد الله محمد بن عبد الله الخامنی شیاپوری [٥٣٠٥]
- معرفة الصحابة : ابو نعیم احمد بن عبد الله اصحابیانی [٥٢٣٠]
- حلیۃ الاولیاء : ابو نعیم احمد بن عبد الله اصحابیانی [٥٢٣٠]
- امالی ابن بشران : ابو القاسم عبد الملک بن محمد بن بشران [٥٢٣٣]
- مسنن الشهاب القضاوی : ابو عبد الله محمد بن سلامہ قضاوی شافعی [٥٣٥٣]
- دلائل النبوة للبیهقی : ابو بکر احمد بن حسین بن علی بیهقی [٥٣٥٨]
- السنن الکبری للبیهقی : ابو بکر احمد بن حسین بن علی بیهقی [٥٣٥٨]

---

- الأربعون الصغرى للبيهقي : ابوکرامہ بن حسین بن علی تیہقی [۵۳۵۸]
- معرفة السنن و الآثار : ابوکرامہ بن حسین بن علی تیہقی [۵۳۵۸]
- شعب الایمان للبيهقي : ابوکرامہ بن حسین بن علی تیہقی [۵۳۵۸]
- الزهد الكبير للبيهقي : ابوکرامہ بن حسین بن علی تیہقی [۵۳۵۸]
- فوائد ابن مندة : حافظ ابوعبداللہ بن مندہ اصیہانی [۵۲۷۵]
- شرح السنة للبغوي : حسین بن مسعودبغوی [۵۵۱۶]
- الموضوعات : ابوالفرج عبد الرحمن بن علی بن الجوزی القرشی [۵۵۹۷]
- الترغیب والترھیب : زکی الدین عبدالظیم منذری [۵۶۵۶]
- مشکوہ المصابیح : شیخ ولی الدین محمد بن عبد اللہ خطیب تبریزی عراقي [۵۷۳۲]
- تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف : ابوالحجاج یوسف بن زکی مزی [۵۷۳۲]
- الجوهر النقی : احمد بن عثمان بن ابراہیم تاج الدین ترکمانی حنفی [۵۷۳۲]
- تذكرة الحفاظ : حافظ شمس الدین ابوعبداللہ بن احمد ذہبی [۵۷۳۸]
- میزان الاعتدال في نقد الرجال : حافظ ابوعبداللہ بن احمد ذہبی [۵۷۳۸]
- تاریخ الإسلام للذهبی : شمس الدین محمد بن احمد ذہبی [۵۷۳۸]
- سیر أعلام البلاء : حافظ شمس الدین ابوعبداللہ بن احمد ذہبی [۵۷۳۸]
- مجمع الزوائد و منبع الفوائد : امام نور الدین علی بن ابی بکر پیغمبیری [۵۸۰۷]
- بغية الباحث عن زوائد مسنن الحارث : نور الدین ابوبکر پیغمبیری [۵۸۰۷]
- موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان : نور الدین ابوالحسن پیغمبیری [۵۸۰۷]
- الموضوعات الكبير : علی بن سلطان ملائی قاری [۱۰۱۲]
- المقاصد الحسنة للسعادی : شمس الدین محمد بن عبد الرحمن سعادی [۹۰۲]
- جامع الأحادیث : جلال الدین عبد الرحمن ابوبکرسیوطی [۹۱۱]
- جمع الجوامع : جلال الدین عبد الرحمن ابوبکرسیوطی [۹۱۱]

---

---

- **الجامع الصغير** : جلال الدين عبد الرحمن ابو بکرسیوطی [٩١١]
- **الدرر المنتشرة في الأحاديث المشتهرة** : جلال الدين عبد الرحمن سیوطی [٩١١]
- **طبقات المفسرين** للداودي : محمد بن علي بن احمد داودي ماکی [٩٢٥]
- **المطالب العالية** : حافظ شہاب الدین احمد بن ابن حجر عسقلانی کی [٩٧٣]
- **تخریج أحادیث الایحیاء** : حافظ شہاب الدین احمد ابن حجر عسقلانی کی [٩٧٣]
- **كنز العمال** : علاء الدین علی مقتی بن حسام الدین ہندی برہانپوری [٩٧٥]
- **تذكرة الموضوعات** : محمد بن طاہر صدیق فتنی گجراتی ہندی [٩٨٦]
- **كشف الخفاء و مزيل الألباس** : ابو الفداء اسماعیل بن محمد بن عبد الہادی [١٤٢]
- **نظم المتناثر من الحديث المتواتر** : محمد بن حضرت کاظمی [١٣٣٥]
- **الأعلام** : خیر الدین زرکلی [١٣٩٦]
- **المسند الجامع** : ابو الفضل سید ابو المعاطی النوری [١٤٠]

---

يقول أبو الرقة محمد افروز القادرى الجرياكوتشى - أdam اللہ له سلوک سبیل السنۃ والجماعۃ - هذما وفقيه اللہ تبارک و تعالیٰ وأعانتي عليه من وضع هذا الكتاب الذي داہث في ترجمته وتحقيقه و تخریجه بكل ما في وسعي و طاقتی و «لا يکلف اللہ نفساً إلا ما آتھا» [طلاق: ۷] و اني أسئل اللہ سبحانه وتعالیٰ أن يجعل عملي هذا وجهي خالصاً لوجهه الكريم و هدية إلى جناب سیدي رسول اللہ العظيم أنجو به من نار العجیم و ما توفیقی إلا بالله العظیم عليه توكلت وإليه أنیب . قد بدأت عمل الترجمة والتحقيق يوم الأربعاء الثامن وعشرين من جمادی الأولى عام ١٤٣٣ھ - الموافق شهر مايو ٢٠١٢ء - و كان الفراغ منه - بفضل الله و منته و توفیقه و معونته - في ليلة يوم السبت ، الخامس من شعبان المعظم عام ١٤٣٤ھ من الهجرة النبوية على صاحبها الصلوة والتھیة - ، الموافق شهر يونيو - ٢٠١٣ء من میلاد المسيح عليه الصلوة و التسلیم - .

رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِنْ تَسِّنَا أَوْ أَخْطَانَا

﴿ تَمَّتْ وَبِالْخَيْرِ عَمِّتْ ﴾

## مترجم کتاب کی چند دیگر مطبوعات

﴿ حرف دھر کتا ہوا، لفظ لفظ بولتا ہوا، بات بات من میں اُترتی ہوئی ۴۰﴾

﴿ وقت ہزار نعمت ۴۱﴾ وقت ایک عظیم نعمت اور اللہ کی عطا کردہ بیش قیمت دولت ہے، لہذا وقت کو ضائع کرنا عمر گنوانے کے برابر ہے۔ وقت کی قدر و قیمت کا احساس جگانے اور زندگی کو نظام الادوات کا پابند بنادینے والی ایک منفرد کتاب۔ ص: ۱۸۴۔ ق: ۹۰

﴿ مرنے کے بعد کیا یہ تی؟ ۴۲﴾ یہ کتاب پسِ انتقالِ خواب میں دیکھے جانے والوں کے کوائف و آحوال پر مشتمل ہے۔ اس کا ہر ہر واقعہ اور مرنے والوں کی ایک ایک بات، عبرت آموز اور تصحیحت خیز ہے۔ یہ واقعات ہمیں اپنی اصلاح کی دعوت دیتے ہیں اور آخرت کی یاد بھی دلاتے ہیں۔ ہر گھر کی ضرورت۔ ص: ۲۶۴۔ ق: ۹۰

﴿ برکات الترتیل ۴۳﴾ ترتیل و تجوید کے موضوع پر بنے نظری کتاب۔ یہ اپنے موضوع کے تقریباً سارے گوشوں پر اطمینان بخش دلائل و مباحث، اور اس کی جملہ پیچیدگیوں کا محققانہ حل پیش کرتی ہے۔ ہر قرآن خوان کی بنیادی ضرورت۔ ص: ۲۱۶۔ ق: ۶۰

﴿ انوارِ ساطعہ در بیانِ مولود و فاتحہ ۴۴﴾ عقائد و معمولاتِ اہلسنت خصوصاً میلاد و فاتحہ، نذر و نیاز وغیرہ اور اخلاقی امور کے چیدہ چیدہ موضوعات پر لکھی گئی اپنی نویعت کی ایک منفرد اور لا جواب کتاب۔ یہ وہی کتاب ہے جس کے جواب میں رسوائے زمانہ کتاب براہین قاطع وجود میں آئی۔ ہر صحیح العقیدہ اسے ضرور زیر مطالعہ رکھ کر اسے اپنے عقائد و معمولات کی صحیح و پیشگی کا حق ایقین حاصل ہو جائے اور وہ پامردی سے اس پر گامزن رہے۔ ص: ۸۲۰۔ ق: ۲۰۰

﴿ آئینہ مضامین قرآن ۴۵﴾ یہ قرآن مجید فرقانِ حمید کے خلاصے پر مشتمل ایک پرمغز اور معرب کہ آرائی کتاب ہے۔ جس میں پارہ وائز قرآنی معانی و جواہر کو پیش کرنے کی سعادت حاصل

کی گئی ہے۔ بالخصوص تراویح کے بعد اسے مصلیوں کو سنا کر ہم معاشرے کے اندر ایک صالح انقلاب لاسکتے ہیں۔ خدا اپنی توفیق ہمارے رفیق حال کرے۔ ص: 352۔ ق: 150

﴿بُولُونَ سَهْكَمْتَ پَھُولَ﴾ حضرت مالک بن دینار علیہ الرحمہ کے حیات بخش اور روح پرور اقوال و اعمال کا ایک سدا بھار گلستہ، جو ہمیں عمل پر ہمیز کرتا ہے اور کردار کا غازی ہنانے پر زور دیتا ہے۔ دارین کی نعمتوں سے بہرہ وری کے آرزومندوں کے لیے ایک دولت بے بہا، ہر مردِ مون کی دینی و روحانی ضرورت۔ ص: 184۔ ق: 90

﴿كَاشْ نُوجَانُوںْ كُومَلُومْ هُوتَا؟﴾ نوجوان ہی دراصل کسی معاشرے کا مستقبل اور گرال قدر سرمایہ ہوتے ہیں۔ وہ چاہیں تو اپنے حسن عمل اور جذبہ خیر و صلاح سے دنیا کو رشک فردوس بنا دیں، اور چاہیں تو نعموتہ جہنم۔ ملاحظہ فرمائیں ایک چشم کشا اور انقلاب آفریں تحریر دل پذیر۔ ص: 48۔ ق: 30

﴿چَالِيسْ حَدِيشِينَ﴾ پچھے اللہ تعالیٰ کی عظیم نعمت اور چنستانِ ہستی کے رنگ برلنگے پھول ہیں۔ زندگی کے جس موڑ پر وہ کھڑے ہوتے ہیں عادتیں وہیں سے بنتی اور بگڑتی ہیں۔ اخلاقی تربیت کا یہ بے مثال تحدی احسیں اسی لیے پیش کیا جا رہا ہے تاکہ وہ قوم و ملت کے لیے یقینی سرمایہ بن سکیں۔ نونہالانِ قوم کے لیے سبق آموز کہانیوں کے ساتھ۔ ص: 96۔ ق: 45

﴿أَوْ مَشْكُلَ آسَانَ هُوَغَيَ﴾ کرب و اشتار کے بادل چھانٹنے، غم روزگار کا مدوا کرنے، غبی نصرت و فتح کا حصول، نیز فتح مشکلات اور کشف مہماں کے لیے ایک تیر بہدف تحریر۔ یہ دراصل امام جلال الدین سیوطی کی نایاب کتاب 'الارج بعد الفرج' کا سلیمانی ترجمہ و تلخیص ہے۔ ہر دلکھی و پریشان کے درد کا درماں۔ ص: 96۔ ق: 50

﴿پَيَارَے بَيْلَيَ﴾ یہ شیخ المشائخ حضرت ابو عبد الرحمن السعیدی کی تیمتی نصیحتوں کا روح پرور مجموعہ ہے، جس میں انہوں نے زندگی کی بہت سی حقیقتوں کو بے نقاب کیا ہے اور دنیا و آخرت سنوارنے کے بہت سے زریں اصول بڑے موثر انداز میں پیش کیے ہیں۔ ص: 36۔ ق: 25

﴿کلامِ الٰہی کی اثر آفرینی﴾ قرآن حکیم کی سلاست و روانی، جاودائی و نور فشانی، اعجاز بیانی و کیف سامانی، ایمان آفرزوئی و دل نیشنی اور انقلاب و اثر آفرینی کے حوالے سے علمیو فکری نکات و واقعات پر مشتمل ایک اچھوتی تحریر۔ ص: 144 - ق: 60

﴿مذاق کا اسلامی تصور﴾ مذاق و مزاج، خوش مزاجی، اور ظرافت و خوش طبعی کے تعلق سے ایک خوش تحریر اور دلچسپ معلومات آفرین کتاب۔ ص: 72 - ق: 40

﴿باتیں جو زندگی بدل دیں﴾ معلم اخلاق حضرت لقمان حکیم کے انقلاب انگیز، ولو لہ خیز، نصیحت آمیز، اور دیدہ و دروح کو نور و جلابخش و اے اقوال۔ ص: 46 - ق: 30

﴿آئیں دیدارِ مصطفیٰ کر لیں﴾ دیدارِ مصطفیٰ کے فیوض و برکات کے نتائج ہائے کیمیا بانٹنے والی بہترین کتاب۔ کشتہ عشق مصطفیٰ کے لیے ارمغان۔ ص: 256 - ق: 250

﴿فرشته جن کے زائر ہیں﴾ ذرا سوچیں کہ وہ لوگ کتنے سعادت مند ہوں گے جن کی زیارت کو فرشته اُرتتے ہیں! تو یہ کتاب آپ کو ان سعادتمندوں میں شامل کرنے ہی کی غرض سے لکھی گئی ہے۔ محنت سمجھیے اور صحبت قدسیاں سے محفوظ ہوئے۔ ص: 88 - ق: 40

﴿مصطفیٰ جانِ رحمت پر الزامِ خود کشی!﴾ صحیح بخاری کی ایک روایت پر اٹھائے گئے اعتراضات کے مدلل جوابات۔ عصمت انبیا کا تحقیقی جائزہ۔ ص: 72 - ق: 40

﴿چار بڑے اقطاب﴾ آسمانِ ولایت و قطبیت کے چار ضوفشان آفتاب (الجیلانی، الرفاعی، البدوی، الدسوی) کے حالات و واقعات و تعلیمات۔ ص: 58 - ق: 20

﴿جامع از ہر کافتوگی﴾ انہدام قبور اور ان کی بے حرمتی کی حرمت پر علماء از ہر کامنفقہ ایک بسیط فتویٰ تحقیقیں کے لیے ایک عظیم علمی دولت۔ ص: 32 - ق: 12

**ملنے کے پتے :** کمال بک ڈپ، گھوسی، مسو، یوپی - Ph: 09935465182

فتیے ابوالدین سمرقندی علی الرحمہ کی جمل تصنیف کتابِ مسنن کی آئینہ دار، فتنہ و تصور کی ترجمان، ترجمب و تریب کا آئینہ، اور اہل اسلام کی خیر خواتی کامنہ یوں شوت ہے۔

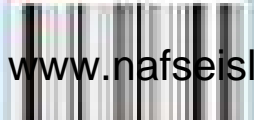
مہستان العارفین، بھی وہی رنگ و آہنگ لیے ہوئے ہے۔ یہ کتاب میں مسل پر محیز کرتی ہے، اور کردار کا نازی بناتا چاہتی ہے۔ جائے افسوس ہے کہ آنے ہمارے قولِ مغل شیوه میں فقط سے آکرہ ہو گئے ہیں، اور افسوس بالا افسوس یہ کہ معاشرے کے جس طبقے کو عوام کے لیے اُسوہ حسنة بنا تھا وہ بھی صرف گفتار کا نازی ہے نہ پایا ہے؛ نہ معلوم کردار کا نازی کہ بنتے گا؟۔ تا جدار کائنات اور صحابہؓ نے ہمارے لیے عملی زندگیاں پیش کی قسم، اور ان کا سارا ارتکاز مغل پر تھا۔ سوچنے کی بات ہے کہ ان کے پاس صرف اللہ کی ایک کتاب تھی اور اس کی عملی تفسیر مصلحتی چنان رحمتؓ کا اُسوہ ہے۔ بس بھی دو چیزیں تھیں، جنہوں نے دنیا کی کایا پلت کر رکھ دی؛ ایک آج ہم لا سبیر یوں میں زندگی بسر کرتے ہیں اور کتابوں کے بھوم میں رہنے کے باوجود دنیا کی کایا توکیا، خود اپنے من کی کایا نہیں پلت پائے ہیں۔ امر واقعی ہے کہ آنے ہمارے پاس سب کچھ ہے، اگر نہیں ہے تو بس ایک دولتِ محل نہیں ہے۔ اور اسی ایک کمی تسبب کنون پر پانی پھیبر کر نہیں بالکل مغل و فلاش مگر ڈالا ہے۔

ایک ایسے وقت میں جب کہ دین کی تعمیر و تشریع۔ اس کے حراج و تعلیم کے خلاف۔ حقیقتی و تحریک کے ساتھی چارہ ہو اور مسلمانوں کو ایک منظم سازش کے تحت شریعت پیر ارمی اور تحریکی کے طوفانی تحریکی کی طرف اٹھیا جا رہا ہو، اس قسم کے صالح المزیج اور سخیدہ کتابوں کو فروغ دینے کی اہمیت و افادیت صد اکثر ہو جاتی ہے۔ سببے نام اللہ گا۔

**KHWAJA BOOK DEPOT**

419/2, Matia Mahal, Jama Masjid  
Delhi-6, Mobile +91-9313086318  
E-mail: khwanibkhan@rediffmail.com

₹ 300.00



**KAMAL BOOK DEPOT**

Madrasa Shamsul Uloom, Ghosi  
Distt. Mau (U.P.)  
Phone: 0525-455172, 0525-455173

